Der Hebraerbrief
Eine Auslegung

Thomas Jettel und Herbert Jantzen, Giberarbeitete Version, © Januar 2026

Dem Herrn, Jesus, dem Gesalbten, sei die Ehre und der Dank.

Flr diese Auslegung wurde u. a. Material von Herbert Jantzen verwendet.

Thomas Jettel, Krimmenswil 414; CH-9643 Krummenau; +41 76 490 5953; jettel@bluewin.ch

Inhalt
EINLEITENDES

A. WARUM SOLLEN WIR UNS MIT DEM HEBRAERBRIEF BEFASSEN?
1. Wegen seiner Aufforderung, sich mit Jesus zu befassen
2. Wegen der grofien Hilfe zur Bewahrung und Férderung des Glaubens an Jesus Christus
3. Wegen der unverzichtbaren Hilfe, die Verbindung zwischen dem AT und dem NT zu verstehen
B. WER IST DER VERFASSER?
1. Was erfahren wir im Brief (iber den Verfasser?
2. Ist Paulus der Verfasser?
Verfasserschaft: Ist Paulus der Verfasser des Heb?
a. Externes Zeugnis
Das Zeugnis der Ostkirche
Das Zeugnis der Westkirche
b. Das Interne Zeugnis der paulinischen Verfasserschaft des Heb.
Heb 13,23 , Timotheus, der Bruder”
Heb 13,18.19: schneller (wie V. 23).
Heb 10,34: ,denn auch hattet ihr Mitgefihl cund Mitleid> mit meinen Fesseln” (So der Mehrheitstext)
Heb 13,24 Der GruR: ,,Die aus Italien griBen euch.”
Der Stil und der Inhalt des Briefes schlieBen Paulus als Verfasser nicht aus, im Gegenteil, sie sind ein Hinweis auf seine
Verfasserschaft.
Die Anordnung im Brief
Die Art, wie Paulus das AT anwendet
Die Art, wie Paulus einen Satz beginnt, dann erklart, dann den Satz fortfiihrt
Die Phrasen und Worter sind paulinisch
3. Barnabas?
4. Andere Vorschldge
5. Argumente, die gegen Paulus angefiihrt werden
a. Heb 2,1-4 sage, der Verfasser gehore nicht zur Anfangsgeneration.
b. Manche meinen, dass Paulus von Timotheus in seinen Briefen anders spricht.
c. Gegen Paulus wird der sprachliche Stil angefiihrt.
d. Fazit
6. Warum aber wird der Name des Apostels nicht angegeben?
C. WER SIND DIE ERSTEN EMPFANGER?
1. Menschen jlidischer Abstammung
. Wiedergeborene (Heilige Briider, Geliebte, S6hne Gottes, Erleuchtete, durch Blut Geheiligte)
. Solche, die nicht mehr junggldubig sind.
. Ein Kreis von Leuten mit Ahnlichkeiten
. Sie sind vielleicht von Italien ausgegangen oder haben sonst Beziehungen zu Briidern aus Italien. (Heb 13,24)
. Sie wohnen nicht in Jerusalem, aber nicht weit entfernt von Jerusalem.
. Die Inskription in vielen Handschriften: : ,An die Hebrder”.
Heb 2,3: Die Adressaten waren nicht die ,, dritte Generation”
Heb 12,4: Gab es noch keine Martyrer unten ihnen? (Jakobus, Stephanus)
Heb 10,32ff: Palastina war vornehmlich der Ort, wo die Judenchristen in die Gefangnisse geworfen wurden.
Heb 13,23: Timotheus wurde , entlassen (entsendet)”.
Warum wurde der Hebraerbrief nicht auf Hebrdisch geschrieben?
D. WANN WURDE DER BRIEF VERFASST?
E. WAS IST DAS THEMA DES BRIEFES, UND WIE IST ER GEGLIEDERT?
1. Unterweisung und Anweisung
a. Unterweisung und Anweisung (Aufruf) wechseln sich ab.
b. Das Aufrufen Gberwiegt.
Erste Warnung

NOOOLXNWN

Seite 1 von 267



Zweite Warnung (aufgeteilt in K. 3 u. 4)
Dritte Warnung
Vierte Warnung
Funfte Warnung
In der Tat ist Gefahr vorhanden.
Und es war Schuld vorhanden.
2. Gliederung
Der Hebraerbrief ist chiastisch aufgebaut.
I. Teil: 1,1-4,16: Gott hat neu geredet im Sohn.
II. Teil: 5,1-10,18: Der Sohn ist der bessere, groBe Hohepriester
Il. Teil: 10,19- 13,17: Leben im Glauben ist die einzig richtige Reaktion auf das Reden Gottes.
Alternative Gliederung
I. Teil: 1,1-4,16: Gott hat neu geredet im Sohn.
II. Teil: 5,1-10,18: Der Sohn ist der bessere, groBe Hohepriester
Il. Teil: 10,19- 13,17: Leben vom Glauben her ist die einzig richtige Reaktion auf das Reden Gottes.
(13,18-25: Briefschluss)
3. Mégliche Uberschriften
F. WEITERE BEOBACHTUNGEN

DIE TEXTBESPRECHUNG
I. TEIL: HEB 1,1-4,16: GOTT HAT NEU GEREDET IM SOHN.

A. DAS REDEN GOTTES IM SOHN—HEB 1,1-14
1. Die Zeit dieses Redens. — Heb 1,1
a. ,Nachdem Gott” in friherer Zeit ,geredet hatte” Heb 1,1 A
. Es geschah ,zu alter Zeit".
. Es war ein vorbereitendes Reden.
b. Das Reden Gottes im Sohn geschah ,,in diesen letzten Tagen“.
2. Die Art und Weise dieses Redens
a. Sie steht im Gegensatz zu dem oftmaligen und verschiedenartigen Reden Gottes im AT.
. Das friihere Reden geschah ,,vielmals”.
. Das friihere Reden geschah ,auf viele Weisen”.
b. Das Reden Gottes im Sohn war ein endgiiltiges und besonderes.
. Endgiiltig
. In vollkommenem MaRe
3. Der Status dessen, durch den Gott redete - Heb 1,1.2
a. Das erste Reden, das alttestamentliche, geschah durch die Propheten.
b. Das zweite Reden geschah durch einen, der Sohn ist.
4. Der Adressat, zu dem Gott redete - Heb 1,1.2
a. Das erste Reden geschah ,,zu den Vatern“.
b. Das zweite Reden geschah ,,zu uns” (d. h.: zu den Hebrdern im 1. Jhdt.).
. Die Botschaft Jesu und die seiner Apostel sind ein Reden Gottes.
. Auch an anderen Stellen im Brief wird von alttestamentlichen Texten gesagt, sie seien an ,uns” (d. h.: an die Briefempfanger, die
Hebraerchristen) gerichtet.
5. Die Vorziiglichkeit dieses Sohnes - Heb 1,2-14
a. Die Erhabenheit des Sohnes allgemein — Sechs Aussagen liber den Vermittler des neuen Redens Gottes: Heb 1,2-4
Die erste Aussage: Er ist der Erbe von allem. Heb 1,2
Die zweite Aussage: Gott machte durch ihn die Aonen. Heb 1,2
Die dritte Aussage: Er ist die Ausstrahlung der Herrlichkeit Gottes. Heb 1,3 A
Die vierte Aussage: Er ist der Abdruck des Wesens Gottes. Heb 1,3
Die flinfte Aussage: Er ist Trager von allem. Heb 1,3
Die sechste Aussage: Er ist der, der sich zur Rechten Gottes setzte Heb 1,3 E
b. Seine Erhabenheit lber die Engel — Fiinf Belege aus dem AT: Heb 1,4-13
I: Die Aussage selbst: Er ist besser geworden als die Engel. Heb 1,4
II: Fiinf Schriftbelege zur Begriindung der Aussage, dass er hoher ist als die Engel. Heb 1,5-13
Ill: Ein Kommentar des Apostels: Heb 1,14
c. Die Bedeutung dieser Aussagen fir uns
d. Die Bedeutung der Aussagen des K. 1 fiir den Brief
B. DIE MAHNUNG, AUF DAS GEHORTE ZU ACHTEN - HEB 2,1-5
1. Die Aufforderung als solche - Heb 2,1 A
a. Wozu wird hier aufgefordert? Was soll man tun?
b. Wer wird aufgefordert, Acht zu geben?
c. Was will die Aufforderung verhiiten?
2. Die Bekrdftigung der Aufforderung - Heb 2,1-5
a. Die Bekraftigung geschieht in einem Hinweis auf das in K. 1 Gesagte. Heb 2,1 A
b. Die Bekraftigung geschieht durch einen Hinweis auf den geschichtlichen Anfang der Heilsbotschaft. Heb 2,2-4
. Schon die alte Botschaft wurde gottlich bekraftigt. Heb 2,2

Seite 2 von 267



. Eine ernste Frage wird gestellt. Heb 2,3 A
. Die neue Botschaft wurde gottlich bekraftigt: Heb 2,3.4
. Das unmittelbare Zeugnis Gottes durch Wunderzeichen und Wirkungen des Heiligen Geistes. Heb 2,4

c. Die Bekraftigung geschieht durch einen Hinweis auf die Zukunft des Heils. Heb 2,5
. Zu beachten ist hier der Zusammenhang mit dem Vorangehenden.
. Zu beachten ist hier der Begriff ,,Weltreich”.

d. Fazit

C. WARUM WAR DER SOHN NIEDRIGER ALS DIE ENGEL - HEB 2,6-18
1. Das Zitat Ps 8 und ein Kommentar (Vom Menschen und von den Engeln) - Heb 2,6-8

a. Das Zitat wird eingefiihrt - Heb 2,6 A

b. Eine zweifache Frage - Heb 2,6

c. Eine vierfache Antwort - Heb 2,7.8 A

d. Der Kommentar des Apostels - Heb 2,8 M

2. Die Anwendung der Psalmstelle in - Heb 2,9-18

a. Die Anwendung auf Jesus - Heb 2,9

b. Der Apostel erklart einiges Giber die Bedeutung des Menschseins Jesu Christi - Heb 2,10-18
. Es geziemte Gott, den Anfanger des Heils durch Leiden zum Ziel zu bringen. Heb 2,10-13
. Es war notig, dass er den ,,Bridern” gleichgemacht wurde, damit er ein barmherziger und treuer Hoherpriester wiirde, der dem
Volk wirklich helfen konnte. Heb 2,14-18

D. BETRACHTET DEN GESANDTEN UND TREUEN HOHENPRIESTER! - HEB 3,1-6

1. Was bedeutet die Aufforderung ,,Achtet auf ... [den] Gesalbten, Jesus“? - Heb 3,1
2. Was gibt Anlass zu dieser Aufforderung? - Heb 3,1 A
3. Als welche sollen die Leser Jesus Christus betrachten?
a. Als heilige Brider
b. Als Teilhabende am himmlischen Ruf
4. Man soll auf Christus achten —als auf wen? - Heb 3,1.2
a. Als Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses. - Heb 3,1
b. Als Treuen, der dem Vater, der ihn zum Hohenpriester machte, die Treue hielt. - Heb 3,2
5. In welchem Sinne ist das Wort ,,Haus“ in diesem Abschnitt aufzufassen?
6. Warum soll man auf Jesus Christus achten? - Heb 3,2-6
a. Weil Christus eine gewisse Fortsetzung von Mose ist. - Heb 3,2 E
b. Weil Christus heute, am Ziel, groBerer Herrlichkeit gewirdigt ist als Mose. - Heb 3,3-6
. Christus ist groRerer Herrlichkeit gewirdigt, so wie der Erbauer mehr Ehre hat als das Haus: Heb 3,3.4
. Christus ist gréRerer Herrlichkeit wiirdig, so wie der Sohn groBer ist als der Diener: Heb 3,5.6 A
7. Das Schlusswort des Abschnitts - Heb 3,6 M
E. UBER DAS HOREN UND GLAUBEN, UM IN DIE RUHE EINZUGEHEN - HEB 3,7-19
1. Der Aufruf — Ein Zitat - Heb 3,7-11
a. Was bedeutet ,Verhartung des Herzens“? - Heb 3,8 A
b. Wem gilt die Warnung?
c. Warum sollen die Leser ihre Herzen nicht verharten? - Heb 3,7-11
. Weil Christus Jesus treu war und ihnen eine feste Hoffnung gegeben hat (Heb 3,1-6)
. Weil viel auf dem Spiel steht (Heb 3,6)
. Weil der Sprechende der Heilige Geist ist (Heb 3,7.8 A)
. Weil es ihnen nicht ergehen soll wie Israel (Heb 3,8-11)
2. Gegenmittel gegen die Verhdrtung - Heb 3,12-19
a. Achtgeben auf sich selbst und auf die anderen- Heb 3,12
b. Einander aufrufen - Heb 3,13.14
. Wer soll aufrufen?
. Wann soll das Aufrufen geschehen?
. Wozu soll man aufrufen?
. Was wird hier vorausgesetzt?
c. Auf das von Gott in Christus gesprochene Wort horen - Heb 3,15
d. An Israel denken und es zum Beispiel nehmen - Heb 3,16-19
. Die Hebréaerchristen sollten an die zwei Beispiele aus Israels Geschichte denken: Heb 3,15.16
. Die Hebraerchristen sollten an alle denken, die wahrend der vierzig Jahre hingerichtet werden mussten: Heb 3,17.18
. Die Hebraerchristen sollten an den Schlissel denken: Heb 3,18.19
F: FORCHTEN WIR UNS ALsO! - HEB 4,1-13
1. Was ist es um das Fiirchten in diesem Text? - Heb 4,1-3
a. Was ist Furcht?
b. Wovor sollen sich die Hebraerchristen flirchten? - Heb 4,1
c. Wer hat sich hier zu flirchten? - Heb 4,1
d. Was verleiht der Warnung den besonderen Ernst? - Heb 4,1-3
. Das tragische Beispiel Israels in der Wiistenwanderung (Heb 4,1 A)
. Die unerfullte VerheiRung, in seine Ruhe einzugehen (Heb 4,1.2)
. Der Vergleich mit den Israeliten (Heb 4,2 E)
. Die personliche Verantwortung, zu glauben (Heb 4,2.3 A)
2. Was ist es um die Ruhe in diesem Text? - Heb 4,3-10

Seite 3 von 267



a. Sie ist eine verheilRene. - Heb 4,3
b. Die Ruhe ist eine, in die einige dabei sind hineinzugehen. - Heb 4,3

c. Sie ist eine Ruhe, die Gott schon lange vor diesem gehabt hat und die er mit Menschen teilen will. - Heb 4,3-5

d. Gott gibt eine weitere Gelegenheit, in seine Ruhe einzugehen. - Heb 4,6-9
. Trotz des Unglaubens Israels wurde die Tir zur Ruhe Gottes nicht geschlossen. Heb 4,6
. Gott bestimmt einen weiteren Tag zum Eingang in seine Ruhe. Heb 4,7

. Auch Josua, der das Volk Israel in Kanaan fuhrte, brachte es nicht in diese Ruhe. Heb 4,8
. Schlussfolgerung — Heb 4,9

. Eine letzte Erklarung: Heb 4,10
3. Befleifsigen wir uns! - Heb 4,11-13
a. Die Verbindung mit dem Bisherigen Heb 4,11 A
b. Die Aufforderung Heb 4,11
c. Der Zweck der Aufforderung Heb 4,11
d. Die Bekraftigung dieser Warnung Heb 4,12.13
. Gottes Reden Heb 4,12
. Gottes Augen — Heb 4,13
G. AUFFORDERUNG ZUM FESTHALTEN UND HINZUTRETEN - HEB 4,14-16
1. Die erste Aufforderung: Lasst uns das Bekenntnis festhalten - Heb 4,14.15
a. Was ist der Anlass, zu dieser Aufforderung? Heb 4,14 A
b. Was wird liber den Hohenpriester ausgesagt? Heb 4,14.15
I: Er ist groR.
IIl: Er ging durch die Himmel.
II: Er ist der Sohn Gottes.
IV: Er ist ein Hohepriester, der mitfiihlen kann.
V: Er ist ein Hohepriester, der ohne Siinde ist.
c. Was bedeutet die Aufforderung, ,lasst uns das Bekenntnis festhalten”?
d. Wie wird die Aufforderung verstarkt?
2. Die zweite Aufforderung: Lasst uns hinzutreten - Heb 4,16
a. Wohin sollen wir treten?
. Zu einem Thron
. Zu einem Thron der Gnade
b. Wie sollen wir hinzutreten?
. Mit Freimtigkeit.
c. Wozu/mit welchem Ziel sollen wir hinzutreten?
. Um Barmbherzigkeit zu empfangen (fir Vergangenes und fir die Gegenwart)
. Um Gnade zu finden
d. Warum und auf welcher Basis sollen wir hinzutreten? (Heb 4,15; 5,1)
. Weil wir den Hohenpriester haben
. Weil Gott einen bereitstellte.

Il. TEIL: HEB 5-10,18: DER SOHN GOTTES IST DER ERHABENE UND BESSERE PRIESTERLICHE MITTLER.

A. DER CHRISTUS IST DER RECHTE HOHEPRIESTER. - HEB 5,1-10
1. Einleitendes
a. Bisherige Hinweise auf Jesus Christus als Hohepriester
b. Die Verbindung dieses Abschnittes zum vorigen
2. Der israelitische Hohepriester als Vorbild fiir Jesu Hohepriesteramt - Heb 5,1-4
a. Er muss vermitteln zwischen Gott und Menschen. - Heb 5,1.2
. Um vermitteln zu kénnen muss er aus der Reihe der Menschen kommen. Heb 5,1

. Um vermitteln zu kénnen muss er fiir die Menschen da sein (fir sie einen Dienst tun), d. h., er muss ein stellvertretendes Opfer

bringen.

. Um vermitteln zu kénnen muss er Verstandnis haben fiir die Schwachheiten der Menschen, die er vertritt. Heb 5,2 A

b. Er muss auch fur sich selbst ein Opfer darbringen. - Heb 5,3
c. Er kann sich nicht selbst ernennen, sondern er muss von Gott eingesetzt sein. H- Heb eb 5,4
3. Christus als rechter Hohepriester erfiillt diese drei Anforderungen - Heb 5,5-10
a. Christus wurde direkt von Gott eingesetzt. - Heb 5,5.6
. Er verherrlichte sich nicht selbst. Heb 5,5 A
. Er wurde vom Vater bestellt. Heb 5,5
. Er empfing dieses Amt auf ewig. Heb 5,6
b. Der Christus kann wirklich vermitteln: - Heb 5,7-10
. Erist ganz Mensch. Heb 5,7.8
. Er kann mitftihlen: Sein Teilhaben an unserer Schwachheit. Heb 5,7
. Er war vollkommen gehorsam. Heb 5,7.8
. Seine Bewahrung brachte ihn zur Vollendung. Heb 5,9.10
B. UNTERBRECHUNG IM HINBLICK AUF DEN GEISTLICHEN STAND DER EMPFANGER - HEB 5,11- 6,20
1. Uber geistliche Trégheit und deren Uberwindung - Heb 5,11-14
a. Der Anlass, hiertiber zu schreiben - Heb 5,11
b. Wie die Tragheit festgestellt wird - Heb 5,12-14

Seite 4 von 267



c. Die Losung des Problems - Heb 5,13.14
d. Finf praktische Lektionen
2. Uber das Vorwdrtskommen - Heb 6,1-8
a. Der Apostel fordert auf, voranzugehen. - Heb 6,1.2
I: Zur Ubersetzung
II: Was gibt zu der Aufforderung Anlass? Heb 6,1
IIl: Was soll nun gemacht werden? Heb 6,1-3
IV: Welches Fundament war gelegt worden?
b. Unter welcher Voraussetzung man vorangehen wird: - Heb 6,3-8
I: Die Voraussetzung: Heb 6,3
II: Die Begriindung — Heb 6,4-8
3. Hoffnungszeichen im Zustand der Leser und Aufforderung - Heb 6,9.10
a. Was ist die Auffassung des Apostels liber den Zustand der Leser? - Heb 6,9
b. Wie begriindet er seine Auffassung? - Heb 6,10
. Ihr ,,Werk”
. lhre ,Arbeit der Liebe”
. Was heiBt es, ,Werk” und , Arbeit” ,,zu vergessen“?
4. Aufforderung zu Fleif$ und Geduld - Heb 6,11-20
a. Der Apostel weist auf die Verantwortung zu glauben und geduldig zu sein. - Heb 6,11.12
. Dieses ist der gottliche Wunsch. Heb 6,11 A
. Esist eine erkannte Notwendigkeit: ,aber”. Heb 6,11 A
. Es gilt fiir jeden: ,jeder von euch”.
. Es steht viel auf dem Spiel. Heb 6,11.12
. Wir merken uns das Entweder - Oder. Heb 6,12 A
. Leitbilder sollen ernst genommen werden. Heb 6,12
b. Der Apostel zeigt am Beispiel Abrahams, dass die Hoffnung sicher und begriindet ist. - Heb 6,13-20
. Die Grundlage der Hoffnung ist zuverlassig. Heb 6,13-18
. Die Hoffnung ist gewiss. Heb 6,19.20
C. FORTSETZUNG: JESUS CHRISTUS IST HOHEPRIESTER NACH EINER HOHEREN ORDNUNG - HEB 7,1-28
1. Einleitendes - Heb 6,20
2. Melchisedek, nach welchem Christi Priesterordnung benannt ist, ist gréfSer als Abraham und Levi. - Heb 7,1-10
a. Wer Melchisedek ist - Heb 7,1-3
I: Der Hauptsatz Heb 7,1.3
II: Die geschichtlichen Angaben Heb 7,1.2 A
Ill: Die Deutung Heb 7,2.3
b. Wie groRR Melchisedek ist - Heb 7,4-10
I: Melchisedeks GroRe ist ersichtlich am Empfangen des Zehnten von einem groen Abraham. Heb 7,4.5
II: Melchisedeks GroRe wird nicht abgeleitet von der levitischen Linie. Heb 7,6 A
Ill: Melchisedeks GrolRe ist ersichtlich am Segnen Abrahams. Heb 7,6 E.7
IV: Melchisedeks GroRe ist darin ersichtlich, dass von ihm bezeugt wird, dass er lebt. Heb 7,8
V: Melchisedeks GroRe ist darin ersichtlich, dass er Gber Abraham von Levi den Zehnten empfangt. Heb 7,9.10
3. Christi melchisedekische Priesterordnung ist héher und wirksamer als die aaronitische/levitische Priesterordnung - Heb
7,11-28
a. Priestertum und Gesetz Moses wurden geandert. Heb 7,11-19
I: Die Anderung ist von der Schrift her nétig. Heb 7,11-14
I1: Die Anderung von Priestertum und Gesetz ist vom Wesen her versténdlich. Heb 7,15-19
b. Bei der melchisedekischen Ordnung handelt es sich um einen besseren Bund. Heb 7,20-22
c. Der melchisedekische Priester ist nicht dem Tode verhaftet und daher das Priestertum ewig und uniibertragbar. Heb 7,23.24
d. Schlussfolgerung: Unser ewiger Hohepriester hat Kraft zu retten. Heb 7,25
. Wie rettet Jesus Christus?
. Wen rettet Jesus Christus? Heb 7,25
. Warum kann Jesus Christus retten? Heb 7,25
e: Jesus Christus erfiillt alle Voraussetzungen, um ans Ziel zu bringen. Heb 7,26-28
. Er war rein von Stuinde. Heb 7,26 A
. Erist groBer als unsere Welt. Heb 7,26 E
. Sein Opfer gilt ein fur alle Mal. Heb 7,27
. Erist ,Sohn“. Heb 7,28
. Erist auf ewig vollendet. Heb 7,28
D. HAUPTGEDANKE: WIR HABEN EINEN HOHENPRIESTER, DER SICH SETZTE ZUR RECHTEN DES THRONES - HEB 8,1-5
1. Der Hauptsatz - Heb 8,1 A
2. Der volle Satz - Heb 8,1-5
a. Er setzte sich zur Rechten Gottes. Heb 8,1
b. Er ist Dienstleistender des wahren Zeltes. Heb 8,2-5
. Der Begriff , Dienstleistender”
. Die Zeitform
. Der Ort seines gegenwartigen Dienstes
. Sein Dienstbereich zweifacher: Heb 8,2-5

Seite 5 von 267



c. Schlussgedanken zu Heb 8,1-5
E. CHRISTUS IST ALS HOHEPRIESTER MITTLER EINES BESSEREN BUNDES. - HEB 8,6-13
Vorbemerkung: Was ist ein Bund?
Ein Bund ist eine Treueerklarung mit Verpflichtungen.
1. Inwiefern ist der neue Bund besser als der alte? - Heb 8,6-12
a. Der neue Bund hat bessere VerheiBungen. Heb 8,6
b. Der neue Bund ist —im Gegensatz zum alten — frei von Tadel. Heb 8,7-9
c. Im neuen Bund veradndert Gott die Herzen: Er schreibt sein Gesetz hinein. Heb 8,10

d. Im neuen Bund stellt Gott eine bleibende, persénliche Beziehung zu jedem einzelnen im Volk her. Heb 8,10-12
Gott ist ihr Gott. Heb 8,10 E

Jeder kennt Gott personlich. Heb 8,11
Die Ursache fiir das bleibende personliche Kennen ist die Vergebung. Heb 8,12
Dieses Kennen setzt ein Opfer voraus. (Siehe Heb 9.)
2. Der Kommentar des Apostels - Heb 8,13
F. CHRISTUS IST DIENST LEISTENDER HOHEPRIESTER IN EINEM BESSEREN HEILIGTUM. - HEB 9,1-14
1. Heiligtum und Dienst des alten Bundes hatten Vorldufigkeitscharakter. - Heb 9,1-10
a. Einleitendes - Heb 9,1
b. Beschreibung des Heiligtums des alten Bundes - Heb 9,1-5
I: Eine allgemeine Aussage Heb 9,1
II: Der vordere Teil Heb 9,2
IlIl: Der hintere Teil Heb 9,3-5
c. Beschreibung des Dienstes des alten Bundes - Heb 9,6-10
I: Der Dienst im ersten Teil Heb 9,6
II: Der Dienst im zweiten Teil Heb 9,7
Ill: Lehren, die aus obiger Beschreibung zu ziehen sind: Heb 9,8-10
2. Christus geht ein in das héhere Heiligtum. - Heb 9,11-14
a. Zuerst wird der in den Himmel eingehende Christus beschrieben. - Heb 9,11.12
. Wie wird er gekennzeichnet? Heb 9,11 A
. Wie ging er in das héhere Heiligtum ein? Heb 9,11.12
. Wann ging Christus in das hohere Heiligtum ein? Heb 9,12 E
b. Dann wird eine wichtige Schlussfolgerung gezogen. - Heb 9,13.14
. Die Schlussfolgerung geht aus von den Gegebenheiten im alten Bund. Heb 9,13
. Die Schlussfolgerung beruht auf dem, was am Kreuz geschah. Heb 9,14 A
. Die Schlussfolgerung enthalt eine groRe VerheiBung.
. Die Wahrheit der Schussfolgerung fiihrt den Leser in eine entsprechende Verantwortung: Heb 9,14 E
. Eine tabellarische Gegeniiberstellung Heb 9,11-14
G. CHRISTUS IST HOHEPRIESTER MIT EINEM BESSEREN OPFER. - HEB 9,15 - 10,18
1. Die Notwendigkeit des Opfertodes Christi im Blick auf das Erbe - Heb 9,15-28
a. Ein Riickblick - Heb 9,15; 9,11-14
. Hauptgedanke: Heb 9,15
. Weswegen? Heb 9,11-14
. Wovon ist er Mittler?
b. Das neue Thema - Heb 9,15
c. Die Notwendigkeit eines Opfertodes bei der Bundesschliefung - Heb 9,16.17
Frage: Bund oder Testament?
d. Die Notwendigkeit eines Blutopfers in Bezug auf die irdischen Dinge (das ird. Heiligtum) - Heb 9,18-23 A
e. Die Notwendigkeit eines besseren Opfers in Bezug auf die himmlischen Dinge (das himmlische Heiligtum) - Heb 9,23-28
I: Christi besseres Opfer ist notig zur Reinigung der himmlischen Dinge. Heb 9,23
II. Christi besseres Opfer ist notig fiir seinen Hohenpriesterdienst im himmlischen Heiligtum. 9,24-28
2. Die Notwendigkeit des Opfertodes Christi im Blick auf die Vers6hnung - Heb 10,1-18
a. Einleitendes
b. Was alttestamentliche Opfer nicht vermochten - Heb 10,1-4
c. Wie der VerheilRene darauf antwortet. - Heb 10,5-10
I: Der Apostel fihrt ein Zitat an. Heb 10,5-7
II: Der Apostel fiihrt eine Beweisfiihrung. Heb 10,8.9
IIl: Der Apostel zieht einen Schluss. Heb 10,10
d. Wie der Christus handelt - Heb 10,11-14
I: Wie sah die Leistung alttestamentlicher Priester aus? Heb 10,11
II: Wie sieht die Leistung des neuen Hohenpriesters aus? Heb 10,12-14
e. Was der Heilige Geist bezeugt - Heb 10,15-18
. Mit welchem Mittel bezeugt der Heilige Geist? Heb 10,15
. Was bezeugt der Heilige Geist? Heb 10,16
. Welche Zusage (VerheiBung) gibt der Heilige Geist? Heb 10,17
. Was ist das Ergebnis? Heb 10,18
. Exkurs: Was ist, wenn ich siindige und in dem Moment sterbe?

II. TEIL: HEB 10,19- 13,17: DAS LEBEN VOM GLAUBEN HER IST DIE EINZIG RICHTIGE REAKTION AUF DAS REDEN GOTTES IM
SOHN.

Seite 6 von 267



A. FESTHALTEN UND GLAUBEND HINZUTRETEN. - HEB 10,19-31
1. Die erste Aufforderung: Hinzutreten
a. Warum konnen wir hinzutreten?
. Wir haben Grund (o.: eine Basis) zur Freimtigkeit. Heb 10,19.20
. Wir haben einen groRen Priester. Heb 10,21
b. Wie sollen wir hinzutreten? Heb 10,22
. Mit wahrhaftigem Herzen
. In voller Zuversicht des Glaubens
. Die Herzen ‘besprengt’ [und so los] vom bdsen Gewissen
. Den Leib ,gewaschen mit reinem Wasser’
2. Die zweite Aufforderung: Das Bekenntnis festhalten. - Heb 10,23
a. Was sollen wir festhalten? Heb 10,23
Das Bekenntnis, das wir festhalten sollen, ist das Hoffnungsgut.
Welche Hoffnung konkret?
b. Warum sollen wir festhalten? - Heb 10,23
c. Aufeinander achten - Heb 10,24.25
Um anzuspornen - Heb 10,24
Um weiterhin zusammenzukommen - Heb 10,25
Um zuzureden und aufzurufen - Heb 10,25 E
3. Erlduterungen zum Ernst der Sache - Heb 10,26-31
a. Der Ernst der Sache. Warum sollen sie festhalten? Heb 10,26-31
I: Die Grundaussage - Heb 10,26.27
II: Exkurse:
Ill: Unterstreichungen - Heb 10,28-31
IV: Exkurs zu Heb 10,26 und zur Abfallfrage
B. DAS ZUTRAUEN NICHT WEGWERFEN, VOM GLAUBEN HER LEBEN. HEB 10,32-39

1. Zuriickdenken an die eigene Hingabe und Leidensbereitschaft am Anfang des Christenlebens. - Heb 10,32

2. Zuriickdenken an die anfdngliche Leidensbereitschaft. - Heb 10,33 A

3. Zuriickdenken an die eigene friihere Bereitschaft, sich mit anderen leidenden Christen zu identifizieren. - Heb 10,33.34
4. Zuriickdenken an die eigene friihere Bereitschaft, um Christi willen irdischer Verluste in Kauf zu nehmen. - Heb 10,34

5. Vorausdenken an den grofsen himmlischen Gewinn danach. - Heb 10,34
6. Die Freimiitigkeit nicht wegwerfen - Heb 10,35
7. Ausdauernd Gottes Willen tun - Heb 10,36.37
Einige neutestamentliche Hinweise zum nahen Gerichtskommen des Herrn
8. Vom Glauben her leben - Heb 10,38
9. Nicht zuriickweichen - Heb 10,39

C. SO GLAUBEN, WIE DIE ALTTESTAMENTLICHEN ZEUGEN GLAUBTEN UND GOTT DIE TREUE HIELTEN. - HEB 11,1-40

Vorbemerkungen
a. Der Zusammenhang
b. Die Absicht in diesem K.
. Paulus will zeigen, dass es bereits im Alten Testament um Glauben ging.
. Paulus will Mut machen zum Treubleiben.
. Paulus will auf die Kapitel 12 und 13 vorbereiten.
1. Einleitendes zum Wesen des Glaubens - Heb 11,1.2
a. Glaube ist Gewissheit und Zuversicht auf das, was man hofft. - Heb 11,1
b. Glaube ist das Uberzeugtsein von unsichtbaren Realitdten. - Heb 11,1
Das Zeugnis des Glaubens der Vater - Heb 11,2
c. Die Schopfung durch Gottes Wort - Heb 11,3
2. Abel und die Lehre vom Opferdarbringen und Nahen zu Gott - - Heb 11,4
a. Das Handeln Abels
. Wie sah das Opfer aus?
. Was brachte sein Opfern zum Ausdruck? Heb 11,4 A
b. Das Zeugnis Gottes tber Abel
c. Die Wirkung von Abels Glauben
3. Henoch und die Lehre von der géttlichen Belohnung - Heb 11,5.6
a. Vom Geschehen um Henoch - Heb 11,5 A
b. Vom Zeugnis Gber Henoch - Heb 11,5
c. Von der Bedeutung des Glaubens Henochs: - Heb 11,6
I. Ohne Glauben kann man Gott nicht wohlgefallen.
II. Es ist der Sinn des Lebens ,,wohlzugefallen”.
Ill. Gott belohnt solche, die im Glauben leben.
IV. Glauben hdngt zusammen mit Beten.
V. Inhalt des Glaubens ist die Existenz und Vergeltung Gottes.
d. Weitere Lektionen von Henoch
I: Henoch hielt Schritt mit Gott. Er war ein Beter.
Il: Henoch diente Gott. Er war ein Prophet.
Ill: Henoch war ein Mann des Glaubens.

Seite 7 von 267



IV: Henoch wurde belohnt.
4. Noah und sein Leben im Blick auf das kommende Gericht - Heb 11,7
a. Gott gab Weisung:
b. Noah reagierte mit Glauben.
I: Ohne zu sehen
II: Mit Ehrfurcht und Vorsicht/Bedachtsamkeit
IIl: Mit Glauben an seine personliche Rettung
IV: In Flrsorge flr seine Familie
V: Mit Tat: Er baute.
c. Sein Glaube hat weitreichende Bedeutung.
I: Er entkam mit seiner Familie dem Gericht.
II: Er wurde Erbe der Glaubensgerechtigkeit.
Ill: Er verurteilte eine ganze Welt.
5. Abraham: Weg und Ziel des Glaubens - Heb 11,8-10
a. Erste Etappe im Glaubensleben Abrahams: Die ersten Schritte des Glaubens - Heb 11,8
I: Was ist es nun um diesen Ruf?
II: Auf diesen Ruf Gottes reagierte er gehorsam im Glauben.
II: Exkurs zum blinden Glauben
b. Taten im Blick auf das eigentliche Ziel des Glaubens - Heb 11,9.10:
I: Er hielt sich als Gast auf.
II: Er erwartete die Gottesstadt.
Problemfrage: Eigentum im Lande
Problemfrage: Stadt oder Land?
6. Sarah: Kraft durch Glauben - Heb 11,11.12
a. Was ist das fiir eine Person, die glaubte?
I: Eine Frau, nicht nur ihr Mann
IIl: Eine, die in den geistlichen Vorgang mit einbezogen wurde
IlI: Eine, die selbst glaubt
IV: eine, die selbst gehorcht hatte, nachdem sie so schwach geworden war und weit (iber die Jahre hinaus war
b. Wie glaubte Sarah?
c. Was war die Folge des Glaubens der Sarah?
7. Zwischenbewertung des Glaubenslebens der Erzviiter - Heb 11,13-16
a. Wie starb die Erzvaterfamilie? - Heb 11,13 A
b. Wie lebte die Erzvaterfamilie? - Heb 11,13-16
. Mit dem Auge auf die ferne VerheiBung gerichtet.
. Von der VerheiBung Uberzeugt.
. Die VerheifRung griiRend, als ware sie da. Heb 11,13
. Zum Ausdruck bringend (,,sie sagten” Heb 11,13), dass sie Fremde im Land waren.
. Dem himmlischen Heimatland zustrebend. V. 14 (Phil 3,19.20)
. Ihr erstes Heimatland vergessend. Heb 11,15; vgl. Phil. 3,13.
. Sich danach ausstreckend. Heb 11,16 A
c. Wie reagierte Gott auf diese Haltung? - Heb 11,16 M
. Er schamte sich ihrer nicht.
. In diesem Zeichen lieR er sich Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs nennen (2Mo 3,6) auch nach ihrem Tode.
. Er bereitete ihnen den neuen Heimatort — durch Jesus Christus.
8. Abraham: Gepriifter Glaube (Loslassen/Rechnen im Glauben) - Heb 11,17-19
a. Er bekam eine VerheiBung. - Heb 11,18
b. Er nahm die Verheifung an. - Heb 11,17 M
c. Er wurde auf die Probe gestellt. - Heb 11,17 A
d. Er rechnete. - Heb 11,19
e. Er brachte Isaak im Glauben dar. - Heb 11,17
f. Er bekam seinen Sohn wieder. - Heb 11,19M
9. Isaak: Korrigierter Glaube - Heb 11,20
Er wurde Prophet.
Er segnete.
Er segnete beide Séhne.
10. Jakob. Gelduterter Glaube - Heb 11,21
11. Josef: Glaube mit Scharfblick in die Zukunft - Heb 11,22
12. Moses Eltern: Glaube, der sich nicht fiirchtet - Heb 11,23
Exkurs: Wie kann der Glaube wachsen?
13. Moses Glaubenshandlungen - Heb 11,24-28: Glaube, der alles aufgibt.
a. Die erste Glaubenshandlung des Mose: Er weigerte sich ... genannt zu werden. - Heb 11,24-26
I: Wann war das? Heb 11,24
Il: Warum tat er es? Was veranlasste ihn dazu? Heb 11,25
I1l: Was half ihm bei der Entscheidung? Heb 11,26
IV: Wie war die Reihenfolge der Schritte?
V: Wie kam es zu Glauben bei Mose?

Seite 8 von 267



VI: Wie konnte er zu einer so weisen Entscheidung kommen? Heb 11,24-26
b. Die zweite Glaubenshandlung Moses: Er verlieR Agypten. - Heb 11,27
Exkurs: Ist Exodus oder ist Midian gemeint?
c. Die dritte Glaubenshandlung Moses. Er flihrte die Passah-Vorschriften durch. - Heb 11,28
. Die Gefahr
. Die Handlung
14. Israels Auszug und Einzug - Heb 11,29.30
15. Rahab. Glaube an den Gott der Treue und Liebe - Heb 11,31
16. Beispiele von siegreichem Glauben (Israels Geschichte) - Heb 11,32-38
a. Von sichtbaren (duBerliche positive) Erfahrungen - Heb 11,32-35 A
. Drei Erfolge
. Drei Bewahrungen
. Drei Kraftigungen in Schwachheit
b. Von Erfahrungen, die auRerlich negativ aussahen 11, - Heb 35-38
. Vier Arten devonr Verfolgung (bzw. Prifung)
. Vier Arten von Martyrertod
. Vier weitere Leiden
17. Schlussbemerkung - Heb 11,39.40
a. Die Hauptaussage - Heb 11,39
b. Die Erklarung - Heb 11,40
. Frage: Was geschah beim Tod eines alttestamentlichen Heiligen?
D. LAUFEN UND AUF JESUS BLICKEN, DES GLAUBENS ANFANGER UND VOLLENDER, DER SICH ZUR RECHTEN DES THRONES SETZTE. - HEB 12,1-11
1. Néheres zur Aufforderung zum ,,Laufen” und zum Blicken auf Christus - Heb 12,1-3
a. Worum geht es? - Heb12,1
I: Es geht um ein Ziel.
II: Es geht um eine vorgezeichnete Bahn.
Ill: Es geht um ein Laufen.
IV: Es geht darum, Zeugen sein.
b. Wer ist hier aufgerufen? (,Lasst uns”) - Heb 12,1 A
c. Wie wird ermutigt? - Heb 12,1 A
d. Wie kommt es zu einem guten Lauf?
I: Durch Ablegen
II: Durch Ausdauer
I1l: Durch Aufblicken (Hinwegsehen)
e. Wer ist der, auf den man schauen soll? - Heb 12,2
I: Er ist des Glaubens Anflihrer - Heb 12,2
II: Er ist des Glaubens Vollender - Heb 12,2
Ill: Er erduldete das Kreuz und verachtete die Schande. - Heb 12,2
IV: Er setzte sich zur Rechten des Thrones Gottes
f. Was ist noch zu tun? - Heb 12,3
I: Ihn betrachten, wie er erduldet hat:
II: Ihn betrachten, was er erduldet hat:
g. Weshalb sollten die Leser auf Christus blicken? - Heb 12,3
2. Die Ziichtigung Gottes annehmen. - Heb 12,4-11
a. Eine Ermutigung: Es kénnte schlimmer sein - Heb 12,4
b. Ein Hinweis auf eine vergessene Schriftstelle - Heb 12,5.6
I: Diese Schriftstelle spricht zu ihnen. Heb 12,5
II: Diese Schriftstelle sagt, welche Haltung sie der Zlichtigung Gottes gegenliber einnehmen sollen.
Ill: Diese Schriftstelle liefert auch die Begriindung.
c. Weitere Erlduterung - Heb 12,7-11
I: Ziichtigung ist ein Zeichen von Sohnschaft. Heb 12,7.8
II: Unterordnung unter die Ziichtigung bringt Leben. Heb 12,9.
Ill: Zweck der Ziichtigung ist Heiligung. Heb 12,10.11
E. BISZUM ZIEL WEITERLAUFEN. - HEB 12,12-24
1. Ein vierfacher Aufruf - Heb 12,12-17
a. Richtet die erschlafften Hinde und die ermatteten Knie wieder auf. - Heb 12,12
b. Macht gerade Bahn euren FiiRen. - Heb 12,13
c. Jagt dem Frieden nach und der Heiligung. - Heb 12,14 A
d. Haltet Aufsicht, dass niemand von der Gnade Gottes abkomme. - - Heb 12,15-17
I: Der Kernsatz der Aufforderung: ,Seid Aufseher.” Heb 12,15 A
Il: Der Zusammenhang der Aufforderung Heb 12,15 A
Ill: Das Ziel gegenseitiger Aufsicht Heb 12,15
IV: Die drei ernsten Gefahren - Heb 12,15-17
2. Eine Begriindung, warum sie weiterlaufen sollen: Sie sind so gut wie am Ziel. - Heb 12,18-24
a. Wohin sie nicht hingekommen sind: nicht zur alten Umgebung, zur sinaitischen
Die Verkniipfung dieser Verse - Heb 12,18
Die alte, sinaitische Umgebung - Heb 12,19-21
b. Wohin sie hingekommen sind: Die neue Umgebung, die himmlische. - Heb 12,22-24

Seite 9 von 267



F. DEN REDENDEN NICHT ABWEISEN. - HEB 12,25-27
1. Die Formulierung - Heb 12,25 A
2. Die Begriindung - Heb 12,25.26 A (Eine Warnung)
3. Der grofie Ernst - Heb 12,26.27
4. Die zweifache Bekrdftigung - Heb 12,27
Die negative Bekraftigung
Die positive Bekraftigung
Ein Exkurs zur Erlduterung von Heb 12,18-27
G. GOTT DIENEN. - HEB 12,28.29- 13,17

1. Erste Frage: Was darf uns motivieren, dieser Aufforderung nachzukommen? - Heb 12,28 A
2. Zweite Frage: Wozu haben wir diese Gnade nétig? Heb 12,28.29
3. Von der rechten - Liebe - Heb 13,1-6
a. Von der Bruderliebe - Heb 13,1
I. Achten wir auf ihr Wesen: Sie weist eine innere Verwandtschaft auf.
Il. Achten wir auf ihre Dauer: In Priifungen
b. Von der Liebe zum Fremden - Heb 13,2
|. Bedeutung
Il. Lohn
c. Von der Liebe zu den Bedrangten: Heb 13,3
d. Von reiner, ehelicher Liebe - Heb 13,4
e. Von der vertrauenden Liebe - Heb 13,5.6
. Sie liebt nicht das Geld. Heb 13,5
II. Sie ist zufrieden mit Vorhandenem. - Heb 13,5
IIl. Sie achtet auf die VerheiRung. Heb 13,5 E
IV. Sie bekennt ihr Vertrauen. Heb 13,6
4. Vom rechten Glauben, von der rechten Glaubenswahrheit - Heb 13,7-17
a. Rechte Vorbilder - Heb 13,7.8
b. Falsche und rechte Speise- Heb 13,9-14
I: Nicht von falschen Lehren beeinflussen lassen. Heb 13,9
II: Rechte Speise aufnehmen. - Heb 13,10-14
c. Rechte Opfer im Glauben - Heb 13,15.16
I: Das Lobopfer - Heb 13,15
II: Die Wohltatigkeitsopfer - Heb 13,16
d. Rechte Beziehung zu den Leitenden - Heb 13,17
I: Die Aufforderung
II: Die Beweggriinde

DER PERSONLICHE SCHLUSS - HEB 13,18-25

A. AUFRUF ZUR FURBITTE - HEB 13,18.19
B. SEINE FURBITTE FUR SIE (DER SEGEN) - HEB 13,20.21
C. AUFRUF ZUR ANNAHME - HEB 13,22
D. NACHRICHT BEZUGLICH TIMOTHEUS - HEB 13,23
E. GRURE - HEB 13,24-25
1. Auftrag zu griifien - Heb 13,24 A
2. Weitergegebene GriifSe - Heb 13,24
3. Das SchlussgrufSwort - Heb 13,25
4. Das Siegel - Heb 13,25 E

Seite 10 von 267



Einleitendes

Die Bibel ist wie ein tiefer Ozean. Man taucht und taucht und entdeckt immer mehr Schatze.
Der Hebraerbrief ist in vieler Hinsicht ein besonderes Buch, aber vor allem deshalb, weil es uns den Herrn
Jesus grol} vor Augen stellt.

A. Warum sollen wir uns mit dem Hebraerbrief befassen?

2,9: ,,Wir sehen aber ... Jesus”

Vgl. auch Joh 12,21: , Wir mdchten <gerne> Jesus sehen.”
Auch wir wollen Jesus sehen, und der Apostel sagt, wir sehen ihn.

1. Wegen seiner Aufforderung, sich mit Jesus zu befassen

3mal werden wir aufgefordert:
3,1: ,, deswegen, heilige Briider, Teilhabende am himmlischen Ruf: Achtet auf den Gesandten und
Hohenpriester unseres Bekenntnisses, Christus Jesus“

,Achten” ist mehr als sehen.
Wir beachten ihn, wir nehmen uns Zeit, ihn in seinem Wort zu betrachten.

12,2: ,lasst uns ... hinwegschauen auf Jesus”

12,3: ,betrachtet wohl den, der so groBes Widersprechen von Siindern gegen sich erduldet hat”
Der Apostel gibt uns selbst Bilder von Jesus: Christus als dreifach Groler:

3mal wird er als ,groBer” genannt

4,14: ,Da wir also einen groBen Hohenpriester haben, der durch die Himmel gegangen ist, Jesus, den
Sohn Gottes”

10,21: ,Da wir also ... einen groRen Priester liber das Haus Gottes haben”

13,20: ,der Gott des Friedens, der von den Toten herauffiihrte den groBen ‘Hirten der Schafe’ durch das
Blut eines ewigen Bundes, Jesus, unseren Herrn“

2. Wegen der groBen Hilfe zur Bewahrung und Forderung des Glaubens an Jesus Christus

Es ist das Anliegen des Apostels, unsere Treue zu Jesus Christus — und unseren Glauben an ihn —zu
bewahren und zu férdern.

3. Wegen der unverzichtbaren Hilfe, die Verbindung zwischen dem AT und dem NT zu
verstehen

Das Buch gibt uns Hilfe zu verstehen, wie sich das alttestamentliche Wahrheitsgut zum neutestamentlichen
verhalt und umgekehrt.

B. Wer ist der Verfasser?

Seite 11 von 267



1. Was erfahren wir im Brief iiber den Verfasser?

. Sein Name ist uns nicht tberliefert worden.

. Er ist ein Mann. Im griech. Text in Heb 11,32 verwendet der Verfasser ein mannliches Partizip:
,»Und was sage ich noch? — denn die Zeit wiirde mir nicht reichen beim Erzdhlen ...” [w.: ,mir, dem
Erzihlendem“]

. Erist Jude.

. Erist ein den Lesern Bekannter (Heb 10,34; 13,18.19.23). Sie kennen ihn und er kennt sie (Heb 10,34).

. Er weil} sich stark mit ihnen verbunden. Er scheint in gewissem Sinne zu den Lesern zu gehoéren. (Heb
13,18.19)

. Erist ein Freund des Timotheus. (Heb 13,23). Er ist nicht Timotheus.

. Er gebraucht das beste Griechisch des Neuen Testaments.

. Er ist gebildet; nicht nur fachlich, auch geistlich. Er ist sehr gut vertraut mit dem Alten Testament (AT) und
dem Priesterdienst im Tempel bzw. in dem Zelt der Zusammenkunft.

. Er ist ein guter und biblischer Argumentierender. Er kann die Beweise gut darlegen. Seine Auslegung ist
biblische Exegese. Er argumentiert von der Schrift her.

. Er war einmal gefangen gewesen.

Heb 10,34 A: ,,... denn auch mit meinen Fesseln hattet ihr Mitleid ...“ (so nach dem traditionellen
Uberlieferten Text und nach dem Mehrheitstext)

2. Ist Paulus der Verfasser?

. Seit der Zeit des Pantdnus (gestorben ca. 216 n. Chr.) herrschte in Alexandria die Uberzeugung, dass der
Brief paulinischer Herkunft sei.

. Clemens von Alexandria (150-215; zitiert bei Eusebius) ging davon aus, dass Paulus ihn urspriinglich auf
Hebraisch geschrieben und Lukas ihn ins Griechische (ibertragen habe.

. Die Uberzeugung, dass Paulus der Verfasser des Hebréerbriefes sei, hielt sich im Osten.

Die Ostkirche war sich immer einig. Auch Hieronymus und Augustinus waren sich darin einig. Danach war
auch der Westen geneigt, Paulus als Autor anzunehmen.

Klemens von Rom zitierte schon friih daraus (1Klem 36,1-5). Demnach kénnte Paulus in Rom gewesen sein,
als er den Heb schrieb, gegen Ende der Gefangenschaft, also 62 oder 63 n. Chr.; vielleicht, als er gerade frei
wurde. Der Verfasser schreibt, er wolle mit Timotheus nach Paldstina kommen.

John Owen und Moses Stuart schreiben ausfihrlich tber die Verfasserfrage und kommen zu dem Schluss,
dass nur Paulus in Frage kommt. Wir empfehlen die gute Einleitung zum Heb von Moses Stuart.

Die Argumente gegen Paulus sind schwach und stehen gegen Heb 2,1-4.

Die Argumente fiir Paulus sind sehr stark.

Die Adressaten waren in dem Fall hebraische Heilige, vor allem in Paldstina. Die ersten Empfanger sind eine
konkrete Schar (z. Bsp. die Heiligen in Caesarea).

Verfasserschaft: Ist Paulus der Verfasser des Heb?

a. Externes Zeugnis

Die Ostkirche nahm die paulinische Verfasserschaft an.

Die alexandrinische Kirche: Pantaenus, 180 n. Chr. (Haupt der Schule von Alexandrien und einer der
gelehrtesten Christen seiner Zeit).

Ebenso sein Schiiler: Klemens von Alexandrien.

Klemens schreibt: Da der Herr selbst von dem Hochsten als Apostel an die Hebrder gesandt war,
unterzeichnet Paulus, der Heidenapostel, aus Bescheidenheit nicht, als Apostel an die Hebraer.

Seite 12 von 267



Wie hatte sich der Hebraerbrief als inspiriertes Buch durchsetzen kénnen, wenn er nicht von Paulus war?
Als kanonisch wurde damals ein biblisches Buch nur dann anerkannt, wenn es von den Aposteln (oder
unter ihrer direkten Leitung) geschrieben war.

Wie konnte der Hebréaerbrief in den Kanon kommen, sodass Clemens von Rom (96 n. Chr. oder vor 70 n.
Chr.) und nach ihm Pantaenus (180) sich auf ihn als ,, Heilige Schrift“ beziehen kénnen?

Antwort: Weil er als paulinisch galt. Damit driickte Pantaenus (Leiter der ersten und beriihmtesten
theologischen Schule damals, in Alexandrien) die Meinung aus, die damals vorherrschte.

Klemens von Alexandria (gegen 200 n. Chr.) schreibt (in Euseb. Ecc. Hist. L.VI. Kapitel 14): Klemens bestatigt
in seinem Buch, dass Paulus der Autor des Hebréaerbriefes ist, und dass, da es an die Hebraer adressiert
war, es urspriinglich in ihrer Sprache geschrieben und dann von Lukas libersetzt wurde zum Gebrauch fir
die Griechen. Das ist der Grund dafiir, dass der Stil des Briefes derselbe ist wie in der Apg.

Der Grund, warum Paulus in der Uberschrift nicht seinen Namen nannte, kdnnte der sein, dass die Hebraer
ein Vorurteil gegen ihn hegten und ihm gegenliber misstrauisch waren. Klugerweise setzte er daher seinen
Namen nicht an den Anfang des Briefes, um sie nicht von der Lektiire abzuhalten.

Der Hebraerbrief war Teil des Kanons der westlichen Kirchen (in der Itala, der alten lat. Ubersetzung) und
der dstlichen Kirchen (in der Peschitta, der alten syrischen Ubersetzung).

Christen im Osten und im Westen, weit entfernt von Alexandria (und von Pantaenus und Klemens)
akzeptierten den Hebraerbrief als kanonisch. Das war nur moéglich, wenn sie seine apostolische Autorschaft
annahmen.

Alexandria war die erste und beriihmteste theologische christliche Schule im 2. Jahrhundert n. Chr. Und
eben diese behauptete und lehrte fest, dass Paulus den Hebraerbrief schrieb

Origenes (Schiler von Klemens von Alexandria) 220 n. Chr., also im 3. Jahrhundert n. Chr., sagte (gemalR
Eusebius, Kirchengeschichte 6,25): ,, Wenn nun eine Gemeinde diesen Brief fiir einen Brief des Paulus hdlt, so
soll sie deswegen gelobt werden; denn es ist nicht ohne Grund, dass die Alten ihn als einen Brief des Paulus
liberliefert haben. Wer den Brief geschrieben hat, das weifs nur Gott mit Sicherheit. Aber gemdf3 dem
Bericht, der uns erreicht hat, ist, dass einige behaupten, er sei von Klemens, dem Bischof von Rom,
geschrieben worden; nach anderen, er sei von Lukas, der auch die Apg schrieb.”

Origenes meint, Paulus habe den Brief diktiert, aber geschrieben (und den Stil an sehr gutes Griechisch
angepasst) habe ihn ein anderer. Origenes sagt nicht, dass ein anderer als Paulus den Brief verfasst habe,
sondern dass der Brief einen anderen Stil habe als Paulus. Er sagt, dass die Gedanken apostolisch sind und
eines Apostels wiirdig sind, aber die ,,Diktion” (das Aufschreiben) ist von jemand anders. Daher sei es nicht
ohne Grund, dass die Alten diesen Brief als dem Paulus zugehorig tUberliefert haben. Und er flgt hinzu:
»Aber wer ihn schrieb (d. h.: wer der Schreiber war, nicht wer der Verfasser war), das weild nur Gott”.
Dennoch sagte Origenes klar, dass die Gedanken des Briefes die des Apostels Paulus sind.

Sicher ist, dass Origenes in dem Zitat den allgemeinen Glauben der Christen seiner Zeit beschreibt, ndmlich,
dass Paulus den Brief verfasst hat: , Wenn eine Gemeinde den Brief als Paulusbrief annimmt, so sei sie dafiir
gelobt, denn nicht ohne Grund haben ihn die Alten als einen Paulusbrief tiberliefert.”

Also der Tradition nach war der Brief paulinisch ist. So dachten und lehrten die Alten.

Origenes war sich dessen gewiss, dass der Hebraerbrief von einem Apostel sei: In seinem Joh-Kommentar
(I, S. 18; Hrsg. Huet) sagt er: ,Dementsprechend sagt der Apostel”, und er zitiert Heb 5,12. Seite 56: ,,Im
Hebraerbrief sagt Paulus dasselbe”. Ebenso S. 162.

In ,,Contra Celsum* (S. 482) schreibt er: ,Denn durch Paulus steht geschrieben ... und derselbe Apostel
sagt” (und es folgt das Zitat aus Heb 5,12).

In ,,De oratione” (I, S 250) zitiert der den Hebraerbrief als ,,von demselben Apostel geschrieben, der den
Epheserbrief schrieb.)

In einer lateinischen Homilie heil3t es: ,Paulus, indem er an die Hebréaer schreibt, sagt, ... (Es folgt ein Zitat
aus Heb 12,18.22.23.)

Es gibt weitere Bsp., angegeben bei Moses Stuart, Hebrderbrief-Kommentar, S 91f.

Seite 13 von 267



Das Zeugnis der Ostkirche

(Siehe Moses Stuart, S. 98ff)

Als Zeugen genannt werden:

Malchion, ein Presbyter von Antiochia (264)

Methodius (292)

Jakob, der Bischof von Nisibis (325); er zitiert den Heb als Apostelbrief.

Ephrem, der Syrer (4. Jhdt.)

Eusebius meint, Paulus habe den Brief urspriinglich auf Hebraisch geschrieben, andere (z. B. Lukas oder
Klemens) hatten hin dann Ubersetzt. Er schreibt den Hebraerbrief eindeutig Paulus zu. (Zitate bei M. Stuart,
S. 102 unten, S. 103 oben.)

Weitere Zeugen im 4. Jhdt.: siehe M. Stuart, S. 103ff.

Der Hebréaerbrief wird in vielen griech. Handschriften und alten Autoren (z. B. Athanasius) direkt an das
Corpus Paulinum angeschlossen und in vielen sogar hineingemischt (z. B. im Anschluss an den 2Thes).
Dass der Hebrderbrief in vielen Fallen im Corpus Paulinum zuletzt gereiht wird, hat seinen Grund darin,
dass er der einzige Paulusbrief ist, der nicht mit dem Namen ,Paulus” beginnt.

Das Zeugnis der Westkirche

Klemens von Rom (96 n. Chr. - oder schon vor 70 n. Chr.) erachtete den Brief als kanonisch.

Die Vetus Latina (altlateinische Ubersetzung, 150-200 n. Chr.) betrachtete den Heb als kanonisch.
Irendus (150- ca. 200) zitiert moglicherweise den Heb (so sagt Eusebius), aber wir haben keinen Beleg, ob
er die paulinische Apostelschaft annahm oder nicht. Irendus ist daher kein Zeuge fiir oder gegen die
paulinische Apostelschaft.

Ein eindeutiges Zeugnis - gemal Eusebius — gegen Paulus ist Caius (210 n. Chr.) aus der Sekte der
Montanisten. Er behauptet, Paulus hatte nur 13 Briefe geschrieben. Er zdhlte also den Heb nicht zum
Corpus Paulinum. Bis zur Zeit des Eusebius soll es immer noch ,einige Romer” gegeben haben, die nicht
anerkannten, dass Paulus der Verfasser des Heb sei. (Lard 111.24, Euseb. 6,20)

Tertullian (gestorben 220 n. Chr.) meinte, der Hebraerbrief sei von Barnabas. Er erachtete ihn nicht als
kanonisch.

Cyprian, der Bischof von Karthago (248) schrieb: ,,Paulus schrieb an [nur] 7 Gemeinden.” (Gemeint sind: die
Romer, Korinther, Epheser, Galater, Philipper, Kolosser und Thessalonicher.) Aber das sagten auch andere,
die die paulinische Apostelschaft des Hebraerbriefes annahmen, z. B. das Konzil von Hippo, 393 n. Chr., und
das von Karthago, 397 n. Chr., ebenso Isidor Hispalensis, 500 n. Chr.

Nach Hieronymus hing die Akzeptanz des Heb davon ab, ob man ihn als paulinisch erkannte oder nicht.

- Wenn der Hebraerbrief nicht paulinisch ist, gehort er nicht in den Kanon.

Augustinus glaubte an die paulinische Verfasserschaft.

b. Das Interne Zeugnis der paulinischen Verfasserschaft des Heb.
Heb 13,23 ,,Timotheus, der Bruder*

,Habt Kenntnis, dass der Bruder Timotheus entlassen <o.: verabschiedet> worden ist, mit dem, wenn er
schneller kommen sollte, ich euch sehen werde.”

Entweder aus den Gefangnis entlassen (2Kor 1,1; Kol 1,1; Phm 1), aber wann war Tim. gefangen? Wir
wissen es nicht, wie wir auch nicht wissen, wann Aristarchus mit Paulus gefangen war (Kol 4,10) und
Epaphras (Phm 23).

Alternative: Entlassen meint, die Entsendung (Verabschiedung) des Timotheus, der von Rom aus durch
Paulus entlassen wurde. Wenn der Brief ca. 61/62 n. Chr. geschrieben wurde, wiirde eine ,,Entlassung/
Entsendung” des Tim zu Paulus und ein darauffolgender Besuch des Paulus mit ihm in Paldstina passend
sein. Tim war der Gemeinde in Judaa kein Unbekannter, vor allem den Christen in Caesarea.

Seite 14 von 267



Heb 13,18.19: schneller (wie V. 23).

,Betet «stets) fiir uns!, denn wir sind liberzeugt, dass wir ein edles <und vortreffliches» Gewissen haben,
willens, in allem [den Lebens]wandel edel <und vortrefflich» zu fithren. * Umso mehr rufe ich bittend auf,
dies zu tun, damit ich euch schneller <o.: moglichst bald> zuriickgegeben werde.“

Der Verfasser war also zu der Zeit der Abfassung noch im Gefangnis. Auch das passt auf 61/62 n Chr. Paulus
hatte die Hoffnung und Sicherheit, bald wieder frei zu werden. Phil 1,25; 2,24; Phm 22. Paulus hatte in Phil
2,23 gesagt, dass er den Tim ,,bald“ nach Philippi senden werde, sobald er Bescheid bekame
(wahrscheinlich, ob er frei wiirde oder nicht).

Nehmen wir an, Paulus erhielt bald danach (lUber die aus des Kaisers Hause, Phil 4,22) die Bestatigung
seiner baldigen Freilassung und nehmen wir an, er hatte Tim dann sogleich entlassen/losgeschickt (Phil
2,23), und nehmen wir an, es hatte sich seine formelle Freilassung etwas hinausgezogert, so ist Heb 13,23
verstandlich: ,Nehmt zur Kenntnis, dass der Bruder Timotheus (nach Philippi und Kolossa Phm 22 u Phil
2,23) entsandt worden ist, mit dem, wenn er bald kommen sollte, ich euch sehen werde.”

Tim verlieB Paulus, zog nach Philippi, dann kam er zuriick zu Paulus. Mit Paulus sollte er dann nach Kolossa
und im Anschluss darauf nach Palastina ziehen. So jedenfalls war es der Plan. Wenn Tim nicht bald aus
Philippi zurtickkehren sollte, wiirde Paulus alleine in Richtung Paldstina reisen.

Warum sollte Paulus nach Paldstina zurlickkehren wollen? - Weil er fast 5 Jahre (57-62 n. Chr. ) weg war. Da
kann viel geschehen sein, einige kdnnten gestorben sein. Aulerdem war er in Caesarea sehr freundlich
behandelt worden.

Der Ausdruck ,zuriickgegeben” (o.: ,,wiederhergestellt”) deutet an, dass er die starke Hoffnung hatte, aus
dem Gefangnis in Rom frei zu werden und dann wieder die Gemeinden besuchen zu kénnen, auch und vor
allem die in Judaa.

Heb 10,34: ,,denn auch hattet ihr Mitgefiihl <cund Mitleid> mit meinen Fesseln“ (So der
Mehrheitstext)

Die Christen in Caesarea hatten Mitleid mit seinen Fesseln gehabt, als er dort zwei Jahre gefangen war.
Heb 13,24 Der GruB: ,,Die aus Italien gruBen euch.”

D. h.:, die Geschwister aus Italien bzw. die Gemeinden von ltalien, mit denen er Kontakt hatte. Er war ja
gerade zu der Zeit in Rom gefangen, und zwar in leichtem Gewahrsam.

Der Stil und der Inhalt des Briefes schlieBen Paulus als Verfasser nicht aus, im Gegenteil,
sie sind ein Hinweis auf seine Verfasserschatft.

Man vergleiche die Lehre des Paulus im Heb:

Paulus nennt den Judaismus Elemente der Welt, Gal 4,3.9;

Es ist das Kindheitsstadium, Gal 4,3; Christen: Sohnschaft, Gal 4,6.

Reife, 1Kor 14,20; Eph 4,11-14 - Heb 1,1.2; 5,11ff.; 6,1ff.

Uber Judaismus liegt ein Schleier, 2Kor 2-3.

Der Dienst des Geistes — eingegraben in die Herzen, 2Kor 3.7.8 - Heb 8

Christus vertritt uns, R6m 8 > Heb 7.

Opfer kdnnen nicht das Gewissen reinigen, nur Christus bringt Frieden, Rém 5 Heb 9-10
Christi Blut, Eph 1,7 - Heb 9,22f

Nur durch Glauben, Rom 3 Gal 2.3 > Heb 11 und 12

Hier Leiden, Rom 8 - Heb 12

Heiligung notig, Eph 5 etc. > Heb 12,14

Zugang zu Gott, Rom 5; Eph 2,17f > Heb 9,24; 10,1-14

Einmalige Heiligung durch Christi Opfer, 1Kor 6,11 - Heb 10,1-14.

Gekommen zum oberen Jerusalem, Gal 4 - Heb 13,14; 12,22

Die Jidische Haushaltung nur ein Schatten, Kol 2,16.17 - Heb 10; Heb 9,9ff; 8,1ff

Seite 15 von 267



Wenn ihr festhaltet, Kol 1,23 - Heb 3,6.14

Die 2 Biindnisse, Gal 4,22 > Heb 12

Das Gesetz als Zuchtmeister, Gal 3 - Heb 12

Gesetz keine Herrlichkeit, schwindet 2Kor 3 - Heb 8,13 dem Schwinden nahe.
Engel vermittelten beim Gesetz, Gal 3 - Heb 1 und 2.

Christus in Gestalt Gottes, Phil 2,5ff; Kol 1,15-20 - Heb 1,1-4

Neue Schopfung, Gal 6; 2Kor 5,17 = Heb 12,22; 13,14; Heb 4

Alles durch Christus geschaffen, Eph 3,9 und 1Kor 8,6 - Heb 1,1.2
1Kor 15,25ff in Verbindung mit Ps 110 - Heb 10 und Heb 5

Christus das Bild Gottes, 2Kor 4; Phil 2,5.6 - Heb 1,1.2

Wir sollen leiden, wie Christus litt > Heb 12,1-3

Christenlauf als Kampf/Wettkampf/Lauf, 2Tim 4 und 1Kor 9 - Heb 12,13
Verwandlung, 1Kor 15,51ff > Heb 1,12

Christus erniedrigte sich, Phil 2,6-8 - Heb 2,9

Same Abrahams, Gal 3 - Heb 2,17f

Christi Opfer, 1Kor 15,3; Rom 8,32; 3,24f;

Die Heiligen des AT, Roém 3,26 - Heb 9,15; 11,39.40

Vergebung, Eph 1,7; Kol 1,14; 1Tim 2,6 = Heb 9,14ff.22f; 10,16-18
Gesetz kann nicht retten, Rom 3-4; Gal 2; Rom 5B - Heb 9-10: Heb 7
Neuer Bund, 1Kor 11; 2Kor 3; > Heb 7-8.

Christus erhéht am Thron - Heb 1,3-5; 2,6-9

Heiligkeit der Ehe, Eph 5 u.a.—> Heb 13,1f

Warnung vor Abfall, 1Kor 15,2; ... - Heb 2; 3; 6; 10; 12

Worauf Abraham wartete, Rom 4,13ff > Heb 11,10-16

Die Anordnung im Brief

Lehre — Wandel (z. B. Rém, Eph; Kol; Gal; Phil, ...) = Heb: 5x Lehre-Wandel; allg. Heb 1-10A Lehre; Heb 10B-
13 Wandel

Verschiedene Punkte (1Kor) - Heb

Am Schluss der Grul3: wie in allen Briefen: Heb 13,18ff

Der Gott des Friedens (wie so oft) - Heb 13,20

Das Zitieren aus der Heiligen Schrift, ohne es als Zitat zu kennzeichnen:

Rém 9,7;9,21; 10,6-8; 13,18; 11,34, 1Kor 2,16; 10,16; 15,25-27; 15,32; 2Kor 9,7; 13,1; Gal 3,11f; Eph 5,31;
2Tim 2,19;

Ebenso Heb 3,2.5; 10,37; 11,21; 12,6; 13,6; Heb 11.

Die Art, wie Paulus das AT anwendet

Paulus verwendet bestimmte Ereignisse des AT bildhaft, z. B. in Gal 4,24 Sarah und Hagar

1Kor 9,9; 5Mo 35,4 Der dreschende Ochse

1Kor 10,2; 2Mo 17 Der Fels Christus

2Kor 3,13f; 2Mo 34,33 Moses Gesichtsglanz

Eph 5,31.32; 2Mo 2,24 Adam und Eva

Im Heb: Christus und Melchisedek Heb 7

Tempel: Heb 8,1-5; 9,1-9.

Schatten und Wirklichkeit: das Hohepriester-Amt Christi, das Opfer Christi, das Tempelallerheiligste als Bild
fir den Himmel.

Die Art, wie Paulus einen Satz beginnt, dann erklart, dann den Satz fortfiihrt

Rom 2,6 Gott vergilt jedem nach seinen Werken = 2,16 an dem Tag, an dem Gott die Menschen richten
wird nach meinem Evangelium.
R6ém 5,12 - 5,18

Seite 16 von 267



Eph 3,1 - 3,13.14

— Ebenso in Heb 4,6 > Heb 4,9

Da es also fir etliche Ubrigbleibt, in sie einzugehen, und die, denen vormals gute Botschaft gesagt wurde,
nicht eingingen wegen Ungehorsams im Unglauben, - Heb 4,9: ,Dann bleibt dem Volke Gottes ein
Sabbathalten tbrig”

2Thes 2,3 Der Satz wird nicht fortgesetzt/vollendet.

- Ebenso in Heb 4,2 denn auch uns ist gute Botschaft gesagt worden gleichwie jenen; jedoch niitzte das
gehorte Wort jenen nicht, da es bei den Horern nicht mit dem Glauben vermengt worden war — Der Satz
wird nicht fortgesetzt/vollendet. Etwa: So sollen auch wir das geh6rte Wort mit Glauben vermengen.

- In Heb 5,6 wird das Thema ,,das Hohepriester-Amt Jesu Christi“ eingefiihrt; Heb 5,7-9 sind ein Einschub.
5,10 greift er wieder auf. Aber 5,11-14 und K. 6 ist wieder ein Einschub. Erst in 7,1 greift er das Thema
wieder auf.

- In Heb 7,1 beginnt er einen Satz (Dieser Melchisedek ...), den er erst vollendet in V. 3: ,,... bleibt Priester
flr immer”

- In Heb 9,7 (Typus) beginnt er einen Gedanken, den er erst in Heb 9,11.12 (Antitypus) fortsetzt. Ahnlich
Heb 8,4.5 - Heb 9,11.

Die Phrasen und Worter sind paulinisch

Gott hat durch (gr.: dia; vermittelnd o. begleitend durch) Jesus Christus geschaffen: Heb 1,2 — Eph 3,9.
Christus tragt das All Heb 1,3; — Kol 1,17: Er ,,ist vor allem und alles besteht in ihm*“.

Heute geboren (,gezeugt”) Heb 1,5 — Apg 13,33 (Ps 2 - nur in diesen beiden Stellen auf Jesus Christus
angewandt)

Name besser als die Engel Heb 1,4 — Eph 1,21 lber jeden Namen; Phil 2,9 Gott hat ihm einen Namen
gegeben, der lGber jeden Namen ist

Erstgeborener Heb 1,6— R6ém 8,29; Kol 1,15

Das durch Engel geredet Wort (Sinai) Heb 2,4 — Gal 3,19

Wunder, Zeichen, Krafte Heb 2,4 — 1Kor 12,4.11; 2Thes 2,9ff

Alles unterordnete er unter seine FiiBe Heb 2,8 — 1Kor 15,27; Eph 1,22; Phil 3,21 (Nur bei Paulus)
Durch ihn ist alles Heb 2,10 — Rém 11,36; Kol 1,16; 1Kor 8,6

Dass er den zunichtemache Heb 2,14 — 2Tim 1,10 den Tod zunichte mache (katargein wird in diesem
Sinne nur von Paulus verwendet; in Lk 13,7 hat es einen anderer Sinn.)

Christen als Same Abrahams Heb 2,16 — Gal 3,7.29; Rom 4,16

Himmlischer Ruf Heb 3,1— Phil 3,14.

3. Barnabas?

Der andere Name, mit dem der Brief schon friih in Verbindung gebracht wird, ist der des Barnabas, mit
dem Paulus zu Anfang seiner missionarischen Tatigkeit zusammenarbeitete. Diese Uberlieferung findet sich
zuerst im Westen bei Tertullian. (Er lebte ca. 160 — 220 n. Chr.) In einer polemischen Passage zitiert er aus
dem Hebréerbrief und gibt als Quelle einen Brief von Barnabas an. Es hat dabei nicht den Anschein, als ob
er nur seine eigene Meinung wiedergibt, sondern, als wiirde er auf eine Tatsache verweisen, die seinen
Lesern ebenso bekannt war wie ihm.

Die Auffassung, dass Barnabas den Hebraerbrief schrieb, wurde spater von Hieronymus tibernommen und
taucht bei Gregor von Elvira und Philastrius wieder auf. Beide waren Schriftsteller des 4. Jahrhunderts.

Da er Levit war (Apg 4,36), ware das Interesse am levitischen System, das der Apostel des Hebraerbriefes
an den Tag legt, fir ihn nicht ungewohnlich. AuBerdem war er eng mit Paulus verbunden, was
Berlihrungspunkte des Hebrderbriefes mit dem paulinischen Gedankengut erklaren wiirde. Timotheus war
in dem Gebiet bekehrt worden, das Paulus auf seiner zweiten Missionsreise durchzog (Apg 16, 1-3), und
Barnabas war deshalb aller Wahrscheinlichkeit nach mit ihm bekannt. Wenn Paulus zur Zeit der Abfassung
des Hebraerbriefes bereits tot war, ware es verstandlich, dass Timotheus sich seinem friiheren Gefdhrten
Barnabas anschloss (Heb 13,23). Der Streit zwischen Paulus und Barnabas (Apg 15,37-39) war langst

Seite 17 von 267



beigelegt, und Paulus selbst hatte spater mit Warme von Barnabas’ Vetter Markus gesprochen (Kol 4,10;
2Tim 4,11).

Aber es ladsst sich die Apostelschaft des Barnabas genauso wenig beweisen, wie sich die des Paulus
endgiltig widerlegen lasst.

4. Andere Vorschlage

Von Zeit zu Zeit wurden die Namen Klemens, Lukas, Silvanus, Philippus (der Diakon und Evangelist) sowie
Apollos als moégliche Verfasser ins Gesprach gebracht, wobei besonders Apollos bei modernen Forschern
Zustimmung fand. Andere meinten, dass der Hebraerbrief von Barnabas geschrieben wurde. Doch die
Argumente flr andere Verfasser als Paulus sind nicht stichhaltig.

5. Argumente, die gegen Paulus angefiihrt werden

a. Heb 2,1-4 sage, der Verfasser gehore nicht zur Anfangsgeneration.

Heb 2,1: ,Deswegen haben wir (der Verfasser identifiziert sich mit jenen Judenchristen) umso mehr auf das
zu achten, was wir horten, damit wir nicht etwa [am Ziel] vorbeitreiben, (V. 2) denn ... (V. 3) wie werden wir
entrinnen, wenn wir ein derart grof3es Heil missachten? — welches seinen Anfang in der Verkiindigung
durch den Herrn nahm und [im Weitergeben] an uns (ein identifizierendes ,,wir“) von denen festgemacht
wurde, die [ihn] gehort hatten, (V. 4) wobei Gott auch dazu Zeugnis gab mit Zeichen und Wundern ...”
Paulus identifiziert sich mit den Lesern, stellt sich mit ihnen allen gleich, die auf das Anfangswort zu achten
haben (V. 1.3). Er selbst zahlt sich nicht zu der Reihe der ersten Jiinger Jesu, die ihn direkt gehort habe, also
zu den Zwolf, zu denen er ja tatsachlich nicht gehorte.

Paulus beruft sich nicht auf seine eigenen auRerordentlichen Offenbarungen, sondern auf die Heilige Schrift
allein. Sie ist und bleibt die einzige Autoritat in diesem Brief. Nur das kann den Lesern helfen, fest zu
werden.

b. Manche meinen, dass Paulus von Timotheus in seinen Briefen anders spricht.

Heb 13,23: ,,Nehmt zur Kenntnis, dass der Bruder Timotheus ...
Aber Paulus stellte den Timotheus tatsadchlich genaus so vor: 2Kor 1,1; Kol 1,1; Phm 1.

c. Gegen Paulus wird der sprachliche Stil angefiihrt.

- Ein Beginn ohne briefliche Einleitung. — Aber das kann seine Griinde haben.

- Ein schweres, sehr, sehr gutes Griechisch, anders als in den Paulusbriefen. — Das ist richtig, ja aber es
wirde hochstens zeigen, dass Paulus mehr Griechisch kannte als er in den (ibrigen Briefen zeigt. Er war ein
Gelehrter! Aber in vielen Briefen driickt er sich einfach aus, weil seine Leser einfache Leute waren.

- Die Art, wie er zitiert, soll — nach F. F. Bruce — nicht notwendigerweise typisch flir Paulus sein. Das ist ein
sehr schwaches Argument. Denn Paulus hat seine Griinde, warum er im Hebraerbrief nicht genau gleich
zitiert wie in seinen anderen Briefen. AulRerdem unterscheidet sich die Zitierweise nicht viel von der
Zitierweise in anderen Paulusbriefen.

d. Fazit

Es spricht nichts gegen eine paulinische Verfasserschaft.

6. Warum aber wird der Name des Apostels nicht angegeben?

Man konnte hinzusetzen: Und warum werden im Hebraerbrief die Verfasser der zitierten AT-Stellen nicht
angegeben? Das ist auffallig.

Eine mogliche Antwort:

Seite 18 von 267



Ein Grund, warum er seinen Namen nicht nennt, ist das Thema seines Briefes. Es soll die Herrlichkeit Jesu
Christi herausgestellt werden. Der Herr Jesus soll hervorstrahlen. Daher muss das Werkzeug, dessen Gott
sich bediente, ganz in den Hintergrund treten.

Wichtiger als das Werkzeug ist der Werkmeister. Wichtiger als der Verfasser ist das Thema: Die alles
Uberragende Herrlichkeit des groRen Hohenpriesters. Und diese strahlt in diesem Brief umso deutlicher
hervor.

C. Wer sind die ersten Empfanger?

1. Menschen jiidischer Abstammung

. a. Einige Verse deuten klar darauf hin. (Heb 1,1; 2,16; 6,1-2)

. b. Sie sind mit dem israelitischen Gottesdienst vertraut.

. ¢. Sie sind wahrscheinlich griechisch-sprachig.

Der Apostel schrieb ihnen in griechischer Sprache.

Ihre Bibel ist eine griechische Ubersetzung des Alten Testaments. (Jedenfalls zitiert der Apostel daraus.)

2. Wiedergeborene (Heilige Briider, Geliebte, Sohne Gottes, Erleuchtete, durch Blut
Geheiligte)

Dass die Empfanger Wiedergeborene sind, ist ersichtlich aus:

Heb 3,1: ,Heilige Briider” Dieses ist im christlichen Sinne gemeint: Vgl. den unmittelbaren Zusammenhang
(Heb 2,11-18), wo von ihnen als Briider Christi die Rede ist, sowie von ,Teilhabenden am himmlischen Ruf”
(Heb 3,1)

Heb 4,3: ,wir die glaubten”

Heb 5,12.13: ,,ihr solltet schon Lehrer sein”

Heb 6,9.10: ,,Geliebte, ihr habt Dinge, die beweisen, dass ihr gerettet seid” Liebe, Werke, Dienst. D. h., sie
hatten Zeichen vom Vorhandensein echten geistlichen Lebens gezeigt. (Heb 6,9.10)

Heb 10,23-25: Zugang, Liebe, Zusammenkommen, Glaube, gereinigtes Gewissen,

Heb 10,29: durch das Blut des Bundes geheiligt

Heb 10,32: ,erleuchtet”, vgl. Heb 6,4

Heb 10,39: ,wir sind des Glaubens”

Heb 11,40: Die atl. Heiligen werden nicht ohne sie vollendet.

Heb 12,5-8: ,S6hne” (Gottes)

Heb 12,28: Empfanger des ,,Konigreiches”

Heb 13,1: ,Bruderliebe” ist vorhanden

Heb 13,10: ,wir haben einen Altar ...“

Heb 13,18: ,Betet fur uns”

Heb 13,22.24.25: ,Brider, Heilige“; die ,,Gnade” ist mit ihnen.

Sie werden aufgerufen, festzuhalten, was sie haben: Heb 3,6.14; 10,23; 10,35.36; 12,1.

Manche Ausleger meinen, dass viele von ihnen nur Mitlaufer waren und dass in den Warnungsstellen nur
sie angesprochen seien. Diese These ist nicht haltbar. Man kann nur echte Christen aufrufen festzuhalten,
was sie haben. Mitlaufer haben es nicht. Auch wechselt der Apostel nicht die Anrede. Er spricht im
gesamten Brief ausnahmslos sie alle an, nicht nur einen Teil.

3. Solche, die nicht mehr jungglaubig sind.

Sie sind schon eine gewisse Zeit glaubig (Heb 5,12). Sie haben aber nicht Jesus selbst gehort. Die, die Jesus
selbst gehort hatten (Heb 2,1.3), ein Teil der ersten Boten (der direkten Horer Jesu) werden von ihnen
unterschieden. Einige aus der ersten Reihe sind schon gestorben, und nun sollten sie deren Glauben
nachahmen (Heb 13,7; vgl. Heb 12,23).

Seite 19 von 267



4. Ein Kreis von Leuten mit Ahnlichkeiten

. Sie sind wohl nicht ein allzu groBer Kreis, ansonsten waren das geistliche Alter und ihr geistlicher Zustand
unterschiedlich. Ihr Zustand ist aber ziemlich einheitlich. (Heb 5,11.12)

. Sie haben Verfolgung erlebt. (Heb 10,32-34; 12,3-4) Aber diese Verfolgung war nicht bis zum Tode
gegangen. Unter ihnen gibt es noch keine Martyrer. (Heb 12,4)

. Sie sind nicht stark gewachsen — trotz der bereits verstrichenen Zeit. (Heb 5,11-14)

. Ihr Vertrauen auf Christus ist erschiittert, und sie schielen nach dem Glanz des jlidischen Gottesdienstes.

. Sie stehen in der Gefahr, ins Judentum zurlickzukehren. (Heb 13,10-13)

. Sie sind mit dem Apostel eng verbunden. (Heb 13,19.23) Aus den ,Wir“-stellen wird ersichtlich, dass sich
der Apostel mit ihnen identifiziert: Heb 2,1-3.8.9; 3,1.6; 4,1.3.11.14-16; 5,11; 6,1-3.9.11.18.19; 7,26; 8,1;
10,19-30.39; 11,40, 12,1.9-11.28; 13,10.13-15.

. Sie kennen Timotheus. (Heb 13,23)

5. Sie sind vielleicht von Italien ausgegangen oder haben sonst Beziehungen zu Briidern
aus Italien. (Heb 13,24)

Rom als Wohnort ist unwahrscheinlich, denn wenn sie sehr weit von Jerusalem entfernt gewohnt hatten,
hatte der jlidische Opferkult fir sie wohl keine groRe Anziehungskraft gehabt.

6. Sie wohnen nicht in Jerusalem, aber nicht weit entfernt von Jerusalem.

—nicht in Jerusalem, denn unter ihnen gibt es noch keine Martyrer (Heb 12,4), in Jerusalem aber hat es
bereits welche gegeben (Stephanus, Apg 7; Jakobus, Apg 12).

— nicht in Jerusalem, denn sie sind nicht Augenzeugen und Ohrenzeugen, Heb 2,3.4.

— aber nahe von Jerusalem, denn ansonsten ware das so lange fortwdahrende Bestehen des jldischen
Opferkultus fir sie keine so groRe Anfechtung gewesen.

7. Die Inskription in vielen Handschriften: : ,,An die Hebraer”.

Vgl. Apg 6,1; Phil 3,5; 2Kor 11,22.

Heb 7-10 zeigt: Die Adressaten hatten einen engen Bezug zum jldischen Opfersystem, Tempel und den
Gebrauchen rund um den jidischen Priesterdienst. Die Adressaten scheinen also personlich sehr vertraut
zu sein mit den jldischen Riten, kénnen daher nicht Juden aus der Zerstreuung sein, denn in der
Zerstreuung hatte man nicht einen so engen Bezug. Vgl. a. Heb 9,5; 13,12;

Beachten wir auch: Es handelt sich um eine Gruppe, die sich untereinander kennt, und die auch eine
gemeinsame Vergangenheit und auch gemeinsame Probleme hat. Heb 10,32ff.

Im ganzen Brief werden nur Judenchristen angesprochen, nicht Heidenchristen. Es muss sich also um eine
Gruppe handeln, wo sich nicht Juden und Heiden gemischt versammelten.

Heb 10,32-34: Wir haben keine Berichte von judenchristlichen Gemeinden in den rémischen Provinzen, die
in friiher Zeit verfolgt wurden, sehr wohl aber viele Berichte, dass Judenchristen in Palastina verfolgt
wurden (Apg 3-7; 8,1.3; auch die von Apg 9,2 ist eine judische Verfolgung; jene , Abgefallenen” sollten nach
Jerusalem gebracht werden. Die Rémer waren zu jener Zeit gegen eine Verfolgung von Christen: Apg 18,12-
17; 19,35-40; Apg 21.

Die Lehrer, von denen in Heb 13,7 die Rede ist, scheinen sehr gute gewesen zu sein. Das kdnnte ein
Hinweis auf die Apostel sein, die ja vor allem unter den Juden in Palastina wirkten.

Heb 2,3: Die Adressaten waren nicht die , dritte Generation”

Sie waren durch die Apostel unterwiesen worden. Das Wort ging tUber den Herrn zu den Aposteln, und von
den Aposteln zu den Hebraern.

Seite 20 von 267



Wir beachten das ,Uns” in Heb 2,3; d. h., der Verfasser identifiziert sich mit den Adressaten; d. h. aber
nicht, dass der Verfasser nicht zur Generation der Apostel gehorte.

Heb 12,4: Gab es noch keine Martyrer unten ihnen? (Jakobus, Stephanus)

Heb 10,32-34 spricht von ernsthafter Verfolgung der Christenschar. In Heb 12,4 spricht er die noch
Lebenden an. Heb 12,4: ,ihr habt nicht - in eurem gegenwartigen Kampf - widerstanden bis aufs Blut“.

Sie waren noch nicht getdtet worden. Sie lebten noch, auch wenn einige unter ihnen den Martyrertod
gestorben waren.

Bis zum Jahr 36/37 (Apg 7) war nur das Blut des Stephanus vergossen worden, nicht das der anderen
Christen, die nur den Gefangnissen tUbergeben wurden (Apg 22,4.19; 26,10.11)

[Nb: Apg 26,10 ,,wenn sie umgebracht wurden” bezieht sich wahrscheinlich konkret auf die Ermordung des
Stephanus. Siehe den Wortgebrauch in Mt 27,44; Mk 15,32 in Verbindung mit Lk 23,39; und Mt 8,28-34 in
Verbindung mit Mk 5 und Lk 8,26-38 u.a.).

Danach erfahren wir noch vom Martyrertod des Jakobus (Apg 12,1.2).

Im Jahr 62 oder spater soll der Herrenbruder Jakobus durch den Hohenpriester Ananus getdtet worden
sein. Dieser Mord kdnnte vielleicht erst nach der Abfassung des Hebrderbriefes geschehen sein.

Lehrer wie Stephanus und Jakobus, nicht die Gemeinde als solche, haben Verfolgung ,bis aufs Blut”
erlitten. Der Ausdruck in Heb 12,4 ist auf die Empfangergemeinde bezogen, nicht auf jene herausragenden
Lehrer.

Der Apostel richtet sich an jene Generation von Christen um das Jahr 60, es geht nicht um das, was 20-26
Jahre friiher geschah. Was friiher geschehen war, wird in Heb 10,32-34 gesagt.

Der Hebréaerbrief ist an die Empfangergemeinde als Kérperschaft gerichtet, nicht an irgendwelche Leiter.
Letztere werden gesondert erwdahnt (Heb 13,7.17.24).

Heb 10,32ff: Paldastina war vornehmlich der Ort, wo die Judenchristen in die Gefangnisse
geworfen wurden.

Heb 13,23: Timotheus wurde ,,entlassen (entsendet)”.

Heb 13,23 kann auch Gbersetzt werden: dass Tim ,,entlassen” bzw. ,entsandt” worden ist.
Vgl. Mt 14,15.22.23; Mt 15,23.32.39; Mk 6,36.45; Lk 8,38; Lk 14,4; Apg 13,3; Apg 15,30.33;
Apg 17,9; Apg 18,25.

Warum wurde der Hebraerbrief nicht auf Hebraisch geschrieben?

Griechisch war die Lingua Franca auch in Paldstina. In Caesarea war die Mehrheit der Einwohner griechisch.
Josephus, Jud. Krieg, 3,14. Die Juden waren Handler und kannten die Lingua Franca.

AuBerdem konnte der Apostel die Absicht haben, dass der Brief als Rundschreiben an andere Christen in
Judaa weitergeleitet wiirde. Da war es notwendig ihn in einer Sprache zu schreiben, die sicherlich alle
konnten. Griechisch konnten alle, Hebraisch nicht.

Der Verfasser war einer, der auch hebraisch konnte; das zeigen die vielen Hebraismen im Brief.

Und die Septuaginta-Zitate? - Die palastinensischen Juden waren damals tiberzeugt, dass die LXX gottlicher
Autoritat war.

Moglicherweise war der Brief urspriinglich an die Gemeinde in Caesarea gerichtet.

Einige Historiker meinen, der Klemensbrief (ca. 96 n. Chr. verfasst) ware vor 70 n. Chr. geschrieben worden:
Pagi, Pearson, Dodwell, Wake, Le Clare.

Seite 21 von 267



D. Wann wurde der Brief verfasst?

1. Vor 70 n. Chr., denn der Tempeldienst und Priesterdienst bestehen noch. Vgl. Heb 8,4; 9,9; 10,11, wo in
der Gegenwartsform geschrieben ist. Vgl. auch Heb 13,11-13. Der alte Bund und was er beinhaltet, war
dem Verschwinden nahe (Heb 8,13). Verschwunden ist er im Jahr 70 n. Chr., als der Jerusalemer Tempel
zerstort wurde.

2. Nach 57 n. Chr. Timotheus kam ca. 50 n. Chr. zum Glauben und war bis 57 n. Chr. mit Paulus unterwegs,
ohne im Gefangnis gewesen zu sein. Allerdings kann das Wort ,freigelassen” bzw. ,,entlassen” von Heb
13,23 auch anders libersetzt werden: ,,entsandt; losgelassen”. D. h., Tim muss also gar nicht gefangen
gewesen sein.

3. Einige der Apostel mussten schon gestorben sein (Heb 2,1-4; 13,7). Jakobus starb 44 n. Chr.

4. Zu einer Zeit, als die gehduft vorkommenden Wunder und Zeichen schon in der Vergangenheit lag (Heb
2,3.4).

5. Wahrscheinlich vor dem Hohepunkt der jidisch-rémischen kriegerischen Auseinandersetzung, also vor
Ende 66 n. Chr., denn es scheint der Ubliche Priesterdienst noch stattzufinden. Und die Versuchung, zum
Judentum zuriickzukehren war noch recht grof3.

- Wir schlussfolgern, der Brief wird zwischen 57 und 66 n. Chr. verfasst worden sein. Wenn der Brief von
Paulus ist: Paulus wurde allerspatestens 66 n. Chr. (eher 64 n. Chr.) hingerichtet.

Wir vermuten, dass der Brief gegen Ende der ersten Gefangenschaft in Rom (Ende 61 oder Anfang 62)
verfasst worden ist.

E. Was ist das Thema des Briefes, und wie ist er gegliedert?

1. Unterweisung und Anweisung

a. Unterweisung und Anweisung (Aufruf) wechseln sich ab.

1,1-14: Unterweisung: Christus ist hoher als die Engel. Er ist Ausstrahlung der Herrlichkeit Gottes, Abdruck
des Wesens Gottes, er ist der Sohn Gottes.

2,1-4: Erster Aufruf: Umso mehr auf die christliche Botschaft achten!

2,5-18: Unterweisung: Christus ist der Sohn des Menschen, mit Herrlichkeit und Ehre gekront. Er ist der,
dem das zukiinftige Weltreich unterordnet ist. Er wurde Mensch und dadurch ein barmherziger und treuer
Hohepriester.

3,1- 4,16: Zweiter Aufruf: Haltet das Bekenntnis der Hoffnung fest! Seht zu, dass keiner zurtickfallt.

5,1-10: Unterweisung: Das Hohepriestertum Christi

5,11- 6,18: Dritter Aufruf: Lasst uns der Reife zustreben! Erzeigt FleiR — hin zur vollen Gewissheit der
Hoffnung bis zum Ende!

7,1-10,18: Unterweisung: Die Anderung des Gesetzes, der neue Bund, der bessere Priester, das bessere
Opfer

10,19-39: Vierter Aufruf: Haltet das Bekenntnis der Hoffnung fest!

11,1-40: Unterweisung: Das Wesen des Glaubens und das Beispiel der Glaubenszeugen

12,1- 13,17: Finfter Aufruf: Lasst uns laufen ..., richtet die Knie auf, ... achtet, dass niemand zuriickbleibe, ...
weist den vom Himmel her Sprechenden nicht ab! Lasst uns zu Christus hinausgehen — auRerhalb des
Lagers.

Briefschluss: 13,18-25

b. Das Aufrufen liberwiegt.

Vgl. das Schlusswort Heb 13,22: ,,Ich rufe euch aber auf, Briider, lasst euch das Wort des Aufrufs gefallen,
ich habe euch ja auch mit wenigen Worten geschrieben.”

Es lag dem Apostel daran, einiges bei seinen Lesern zu korrigieren. Zu diesem Zweck gibt er ihnen
Information und Lehre, die sie zur nétigen Anderung ihres Verhaltens anspornen soll.

Man fragt sich, was den Apostel zu seinem Aufruf bewegt, denn das Schreiben ist von groRem Ernst
gekennzeichnet. Was treibt ihn? Was steht auf dem Spiel? Um diese Frage zu beantworten, wirft man am

Seite 22 von 267



besten einen Blick in den Anfang eines jeden Aufruf-Abschnitts. Man kann dabei feststellen, dass es dem
Apostel um das Heil seiner Briefempfanger geht. Sie stehen tatsachlich in der Gefahr, von Christus
abzufallen. Das will er nach Méglichkeit verhiiten.

Erste Warnung
2,3: ,wie werden WIR entrinnen, wenn wir ein derart grof3es Heil missachten?”
Zweite Warnung (aufgeteilt in K. 3 u. 4)

3,12: ,Seht zu, Brider, dass nicht etwa in jemandem von euch ein béses Herz des Unglaubens sein wird, im
Abfall vom lebenden Gott <begriffen>”

4,1: ,Flirchten wir uns also, damit nicht etwa, wahrend eine Verheillung, in seine Ruhe einzugehen, noch
Ubriggelassen ist, jemand von euch als zuriickgeblieben erscheine”

4,11: ,Befleiligen wir uns also, einzugehen in jene Ruhe, damit nicht jemand nach demselben Beispiel des
Unglaubens <und Ungehorsams> falle”

Dritte Warnung

6,7.8: ,denn Erde, die den Regen, der sich oftmals dartiber ergoss, trank und niitzliches Pflanzengewachs
hervorbringt fiir die, derentwegen sie auch bearbeitet wird, wird des Segens von Gott teilhaftig, (8) aber
die, die Dornen und Disteln tragt, [ist] verwerflich und einem Fluch nahe; Ende [eines solchen Bodens ist]
das Verbrennen.”

Vgl. Heb 6,4-6.

Vierte Warnung

10,26-31: ,,denn wenn wir vorsatzlich stiindigen, nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen
haben, bleibt kein Opfer fir Sinden mehr lbrig, (27) aber ein gar furchtbares Erwarten des Gerichts und
ein Eifer des Feuers, das im Begriff ist, die Widersacher zu fressen. (28) Setzt jemand das Gesetz Moses
beiseite, stirbt er ohne Erbarmungen auf zwei oder drei Zeugen hin. (29) Wie viel schlimmerer Strafe,
meint ihr, wird der wertgeachtet werden, der den Sohn Gottes mit FliBen trat und das Blut des Bundes,
durch das er geheiligt war, fiir gemein achtete und den Geist der Gnade schmahlich misshandelte? (30) —
denn wir wissen um den, der sagte: ‘Die Vergeltung ist meine [Sache]; ich werde vergelten’, sagt der Herr’
{5Mo 32,35}, und wieder: Der Herr wird sein Volk richten.’ {5Mo 32,36; Ps 135,14} (31) ‘Furchtbar ist es, in
die Hinde des lebenden Gottes zu fallen!’ ,

Funfte Warnung

12,25: ,Seht zu, dass ihr nicht den abweist, der redet, denn wenn jene nicht entkamen, die den abwiesen,
der auf der Erde Weisung gab, wie viel mehr [werden] wir [nicht entkommen], wenn wir uns von dem
abwenden, der es von den Himmeln her [tut]”

In der Tat ist Gefahr vorhanden.

Es besteht die Gefahr, am Ziel ,vorbeizugleiten” (Heb 2,1), sich vom lebenden Gott abzuwenden (Heb
3,12), der nun vom Himmel her —im Sohn — redet (Heb 12,25), die Gefahr, dass jemand ,,zuriickbleibt”
(Heb 4,1) und ,féllt” (Heb 4,11), ,,zuriickweicht zum Verderben” (Heb 10,38.39) und ,,schlimmere Strafe”
bekommt als den leiblichen Tod (Heb 10,29), namlich dass er in die Hande eines rachenden Gottes fallt
(Heb 10,30.31).

Und es war Schuld vorhanden.

Sie waren im Hoéren trage geworden (Heb 5,11), sie wollten Unglauben und Ungehorsam Raum geben (Heb
3,12.13; 4,11); einige hatten es unterlassen, zusammenzukommen (Heb 10,25), duldeten Siinden in ihrem
Leben (Heb 12,1) und waren innerlich schwach geworden (Heb 12,12.13).

Das Heil wird nur im Glauben erlangt, aber auch nur im Glauben erhalten. Von diesem Glauben und vom
Treubleiben ist denn auch mehrmals die Rede. Der Apostel gibt Lehre weiter, um die Leser damit
aufzurufen, an der Zuversicht und Hoffnung, die sie am Anfang gehabt hatten, festzuhalten.

Seite 23 von 267



2. Gliederung

Der Hebraerbrief ist chiastisch aufgebaut.

3 Teile: K. 1-4 (Das Wort Gottes); K. 5-10,18 (Der Sohn Gottes); K. 10,19-13,17 (Das Leben aus dem Glauben
an das Wort Gottes und den Sohn Gottes).

I. Teil: 1,1-4,16: Gott hat neu geredet im Sohn.

. Teil: 5,1-10,18: Der Sohn ist der bessere, grofle Hohepriester

[ll. Teil: 10,19- 13,17: Leben im Glauben ist die einzig richtige Reaktion auf das Reden Gottes.

Danach der Schluss: 13,18ff.

Der erste Teil endet mit:

4,14-16: Da wir einen groBen Hohen Priester haben, lasst uns das Bekenntnis festhalten und mit Freimd(itigkeit
hinzutreten!

Der dritte Teil beginnt mit:

10,19-25: Da wir durch sein Blut Freimdiitigkeit zum Zutritt und einen gro3en Priester haben, lasst uns hinzutreten und
lasst uns das Bekenntnis festhalten!

Der erste und der dritte Teil entsprechen einander:
Das Reden Gottes — Die einzig richtige Reaktion auf das Reden Gottes: Glaube.

Jeder Teil hat drei Unterabschnitte und somit ein Zentrum. In den jeweiligen Zentren wird auf Jesus
Christus hingewiesen: 3,1-6 (Betrachtet den Gesandten und Hohepriester); 8,1-5 (Wir haben einen
Hohenpriester, der sich setzte ...); 12,1-11 (Betrachtet Jesus, der sich setzte ...).

Die Gliederung:

I. Teil: 1,1-4,16: Gott hat neu geredet im Sohn.

A: 1,1- 2,18: Achtet auf das neue Reden Gottes im Sohn!
1. 1,1-14: Gottes Reden geschah in dem Sohn. Dieser ist hoher als die Engel.
Die grundlegende Aussage 1,1-4
Worte aus dem AT 1,5-14
2. 2,1-5: Aufruf mit Warnung: Auf Gottes neues Reden achten! Sonst: Kein Entrinnen!
3. 2,6-18: Dieser Sohn wurde kurz niedriger als Engel, um ein barmherziger und treuer Hoher Priester zu
werden.
Das Wort aus dem AT 2,6-8
Die Erlduterung 2,9-18

B: 3,1-6: Betrachtet den Gesandten und treuen Hohen Priester! Haltet fest bis zum Ende!

C: 3,7- 4,16: Aufruf mit Warnung: Héren und Glauben, um in die Ruhe einzugehen!

1. 3,7-11: Verhartet eure Herzen nicht. Sonst geht ihr nicht in die Ruhe ein.

2. 3,12-19: Seht zu, dass niemand zurlickgeht!

3. 4,1-13: Furchten wir uns, ... Wir ... GLAUBEN. Seien wir fleiRig, in jene Ruhe einzugehen!

4. 4,14-16: Da wir einen groRen Hohen Priester haben, lasst uns das Bekenntnis festhalten und mit
Freimdutigkeit hinzutreten!

Il. Teil: 5,1-10,18: Der Sohn ist der bessere, groRe Hohepriester

A. 5,1-7,28: Die bessere Priesterordnung des neuen Hohen Priesters
1. 5,1-10: Christus erfiillte die Anforderungen fiir den Hohen Priester
2. 5,11-6,20: Unterbrechung: Des Schreibers Sorge um den geistlichen Zustand der Empfanger
3. 7,1-28: Melchisedeks Priesterordnung contra Aarons

B. 8,1-5: Hauptgedanke: Wir haben einen Hohen Priester, der sich setzte zur Rechten des Thrones Gottes

Seite 24 von 267



C. 8,6-10,18: Der bessere Dienst des neuen Hohen Priesters
1. 8,6-13: Mittler eines besseren Bundes
2. 9,1-14: Diener in einem besseren Heiligtum
3. 9,15- 10,18: Darbringer eines besseren Opfers

lll. Teil: 10,19- 13,17: Leben im Glauben ist die einzig richtige Reaktion auf das Reden
Gottes.

A. 10,19- 11,40: Aufforderungen zum Hinzutreten, Festhalten und Glauben (als Fazit):
1. 10,19-25: Da wir durch sein Blut Freimlitigkeit zum Zutritt und einen gro3en Priester haben, lasst uns
hinzutreten und lasst uns das Bekenntnis festhalten!
2. 10,26-31: Warnung vor Abfall. Es gibt eine Vergeltung .
3. 10,32-39: Freimutigkeit, GLAUBE nicht aufgeben. Es gibt Lohn. Zurlickweichen — Verderben
4.11,1-40: Uber den GLAUBEN und die Zeugen des Glaubens

B. 12,1-11: Betrachtet Jesus, des Glaubens Anfanger und Vollender, der sich setzte zur Rechten des Thrones
Gottes! Er erhielt Lohn. Ermattet nicht!

C. 12,12- 13,17: Weitere Aufforderungen

1. 12,12-28: Hande, Knie aufrichten, ... nachjagen! Ihr seid nicht zum Sinai gekommen, sondern zum Zion.

2. 12,25-27: Aufruf mit Warnung: Den Redenden nicht abweisen! Sonst: Kein Entrinnen!

3. 12,28- 13,17: Da wir ein unerschitterliches Kénigreich empfangen, lasst uns Gnade haben zum Dienen!
Die grundlegende Aussage 12,28.29
Frucht des Glaubens: Liebe (zum Bruder, Fremden, Gebundenen, Ehepartner, nicht zum Geld) 13,1-6
Frucht des Glaubens: Gehorsam (in der Lehre, in der Absonderung vom Judentum, im geistlichen
Priesterdienst, im Horen auf die Leitenden) 13,7-17

13,18-25: Briefschluss

Alternative Gliederung

Man kann den Brief auch in 3mal sieben Unterabschnitte einteilen, indem man die Unterabschnitte zu
Abschnitten macht (also ohne A,B,C):

l. Teil: 1,1-4,16: Gott hat neu geredet im Sohn.

1. 1,1-14: Gottes Reden geschah in dem Sohn. Dieser ist héher als die Engel.
Die grundlegende Aussage: Heb 1,1-4
Worte aus dem AT: Heb 1,5-14
2. 2,1-5: Aufruf mit Warnung: Auf Gottes neues Reden achten! Sonst: Kein Entrinnen!
3. 2,6-18: Dieser Sohn wurde kurz niedriger als Engel, um ein barmherziger und treuer Hohepriester
zu werden.
Das Wort aus dem AT: Heb 2,6-8
Die Erlduterung: Heb 2,9-18
4. 3,1-6: Betrachtet den Gesandten und treuen Hohenpriester! Haltet fest bis zum Ende!
5. Heb 3,7-19: Verhartet nicht eure Herzen! — sonst geht ihr nicht in die Ruhe ein.
6. Heb 4,1-13: Wir, die GLAUBENDEN gehen ein. Seien wir fleiRig, in jene Ruhe einzugehen!
7. Heb 4,14-16: Da wir einen groRen Hohenpriester haben, lasst uns das Bekenntnis festhalten und
lasst uns mit Freimitigkeit hinzutreten!

Il. Teil: 5,1-10,18: Der Sohn ist der bessere, groRe Hohepriester

1. 5,1-10: Christus erfillte die Anforderungen fiir den Hohenpriester

2.5,11-6,20: Unterbrechung: Des Schreibers Sorge um den geistlichen Zustand der Empfanger

3. 7,1-28: Christus ist Hohepriester nach einer héheren Ordnung.

4. 8,1-5: Hauptgedanke: Wir haben einen Hohenpriester, der sich setzte zur Rechten des Thrones
Gottes

Seite 25 von 267



5. 8,6-13: Mittler eines besseren Bundes
6. 9,1-14: Diener in einem besseren Heiligtum
7.9,15- 10,18: Darbringer eines besseren Opfers

lll. Teil: 10,19- 13,17: Leben vom Glauben her ist die einzig richtige Reaktion auf das Reden
Gottes.

1.10,19-31: Da wir durch sein Blut Freimutigkeit zum Zutritt und einen grolRen Priester haben, lasst
uns hinzutreten und lasst uns das Bekenntnis festhalten! Warnung vor Abfall.
2.10,32-39: Freimutigkeit, GLAUBE nicht aufgeben. Es gibt Lohn. Zurtickweichen fiihrt zum
Verderben.
3.11,1-40: Uber den GLAUBEN und die Zeugen des Glaubens
4. 12,1-11: Betrachtet Jesus, des Glaubens Anfanger und Vollender, der sich setzte zur Rechten des
Thrones Gottes! Er erhielt Lohn. Ermattet nicht!
5.12,12-24: Hande, Knie aufrichten, ... nachjagen! lhr seid nicht zum Sinai gekommen, sondern zum
Zion.
6. 12,25-27: Aufruf mit Warnung: Den Redenden nicht abweisen! Sonst: Kein Entrinnen!
7.12,28-13,17: Da wir ein unerschiitterliches Konigreich empfangen, lasst uns Gnade haben zum
Dienen!
Die grundlegende Aussage 12,28.29
Frucht des Glaubens: Liebe (zum Bruder, Fremden, Gebundenen, Ehepartner, nicht zum
Geld) 13,1-6
Frucht des Glaubens: Gehorsam (in der Lehre, in der Absonderung vom Judentum, im
geistlichen Priesterdienst, im Horen auf die Leitenden) 13,7-17

(13,18-25: Briefschluss)

3. Mégliche Uberschriften

Aufruf zum Treubleiben im Glauben an das neue Reden Gottes im Sohn, den er zum Hohenpriester und
Konig gemacht hat (Heb 6,12; 10,22.38.39; 11,39; 12,2; 13,7)

Oder:

Vom treuen Festhalten am Bekenntnis der Hoffnung: Jesus Christus, der Hohepriester, der sich gesetzt hat
zur Rechten Gottes (Heb 3,6.14; 6,11; 10,23.35).

F. Weitere Beobachtungen

. Dem Apostel sind Anfange wichtig.

der Anfang der Welt (Heb 1,2.10),

der Anfang der Gesetzesbotschaft (Heb 2,2),

der Anfang der Heilsverkiindigung (Heb 2,3),

der Anfang des Menschen (Heb 2,6.7),

der Anfang des Glaubenslebens (Heb 3,14),

die Anfangsgeschichte des Volkes Israel (Heb 3,16),

der Anfang der zwei Priesterordnungen (K. 5; 7),

der Anfang der zwei Biindnisse und ihrer Gottesdiensteinrichtungen (ab K. 8) und

der Anfang des Glaubens (Heb 12,2).

Dass er sich mit Anfangen beschéftigt, geschieht aber im Zeichen etwas anderem, das ihm am Herzen liegt:
das Endziel. Weil man dieses nicht verfehlen soll, ist auch viel von dem die Rede: Heb 1,14; 2,1.10; 4,1.5-11;
6,11.12.17-19; 7,25, 9,28; 10,37-39; 11,13-16; 12,14.15.25-28; 13,14.17.

Seite 26 von 267



. Im Einklang mit seinem Anliegen, zu betonen, was Gott gesagt und getan hat, vermeidet der Apostel es
wissentlich, bei Zitaten die menschlichen Apostel anzugeben. Selbst seinen eigenen Namen erwahnt er
nicht ein einziges Mal. Auf Den, der gesprochen hat und heute spricht, soll man horen. Kein anderer Name
soll dazwischenkommen.

. Im Einklang mit seinem Anliegen, die Erhabenheit der Christusbotschaft (iber den alttestamentlichen
Gottesdienst herauszustellen, geht er auf die Zeit der gottlichen Einsetzung des alten zurick, spricht mehr
von dem Zelt der Zusammenkunft als vom Tempel. Ja, er geht sogar zuriick auf die Zeit, als es diese
Einrichtung noch gar nicht gab. Anerkennenswerte Namen aus jener Zeit sind dementsprechend Henoch
und Noah, Abraham und Melchisedek, Mose vor dem Bau des Zeltes.

. Wenn er dann den Weg des neutestamentlichen Gottesvolkes neben den des alttestamentlichen stellt,
bleibt es bei der friihgeschichtlichen des letzteren. Der Einzug ins Land Kanaan wird zum Bild fiir den Einzug
in die verheilRene ewige Ruhe. Bis dahin sind namlich auch wir noch unterwegs. Sogar in K. 11 ist David der
letzte genannte Name. Er war es, der Israel im Lande endlich zur Ruhe brachte.

. So stark sind die Themen miteinander verflochten, dass es manchmal schwer wird zu gliedern. Der
Gedankengang ist ein fester Strom, und zwar von dem Moment an, wo er — ohne Einleitung — einsteigt.

Seite 27 von 267



Die Textbesprechung
I. Teil: Heb 1,1-4,16: Gott hat neu geredet im Sohn.

A. Jesus Christus ist der treue Vermittler der Offenbarung Gottes: K. 1-4:
B. Jesus Christus ist der treue Hohepriester: K. 5-10

Die Linie dieser Thematik in diesem Abschnitt kann man in folgenden Versen erkennen.

Heb 1,1: Gott hat geredet.

Heb 1,2: Gott redete neu.

Heb 1,3: Gott redete durch den Sohn, welcher die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit und der Abdruck seines
Wesens ist und alle Dinge mit dem Wort seiner Kraft tragt.

Heb 2,1: ,Deswegen haben wir umso mehr auf das zu achten, was wir hérten”

Heb 2,3: ,wie werden wir entrinnen, wenn wir ein derart groRes Heil missachten? — welches seinen Anfang
in der Verkiindigung durch den Herrn nahm*

Heb 3,1.5.6 A: ,deswegen, heilige Briider, Teilhaber am himmlischen Ruf: Achtet auf den Gesandten und
Hohenpriester unseres Bekenntnisses, Christus Jesus ... Und Mose war treu in seinem ganzen Hause als
Bediener, zum Zeugnis von dem, das gesprochen werden sollte, aber Christus als Sohn Uber seinem
Hause“

Heb 3,7.8 A: ,,Darum, so wie der Heilige Geist sagt: ,Heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhartet nicht
eure Herzen”

Heb 4,1: ,wahrend eine Verheillung, in seine Ruhe einzugehen, noch lbriggelassen ist”

Heb 4,2: ,denn auch uns ist gute Botschaft gesagt worden”

Heb 4,3: ,,denn wir, die [die der guten Botschaft] glaubten, gehen in die Ruhe ein, so wie er gesagt hat”
Heb 4,11.12:,,Befleiligen wir uns also, einzugehen, ... denn lebendig ist das Wort Gottes”

Welches Wort ist lebendig?

—das, das er im Sohn redete (Heb 1,1)

— das, das wir horten (Heb 2,1)

— das, vor dem wir uns nicht verharten sollen (Heb 3,7)
—die VerheilRung, in seine Ruhe einzugehen (Heb 4,1.11)

Seite 28 von 267



A. Das Reden Gottes im Sohn — Heb 1,1-14

Der Apostel ist ein guter Lehrer. Er lebt unter der Fihrung des Heiligen Geistes. Er verliert keine Zeit fir
Nebenfragen. Er beginnt sogleich mit der fundamentalen Frage, die diese hebraischen Heiligen vom
Judentum trennte: Ist Jesus von Nazareth der Sohn Gottes oder nicht? Ist er der Messias?

Das war fiir die Empfanger eine entscheidende Frage. Die Juden wollten wissen, warum diese Leute den
Glauben der Vater verlassen hatten, um nun der Idee zu folgen, dass Jesus, der Zimmermann von Nazareth,
der Sohn Gottes sein sollte.

»Schaut”, sagten sie, ,erklart das inspirierte Wort Gottes nicht eindeutig, dass der Herr, unser Gott, ein
einiger Gott ist, Jahweh allein? (5Mo 6,4). Wer seid ihr, dass ihr behaupten wollt, der Hohe Rat hatte einen
Fehler begangen, als er den Gottesldsterer Jesus exekutierte? Die religiosen Fiihrer Israels haben getan,
was Gottes Wort sagte, was mit Gotteslasterern geschehen sollte.

Oder wollt ihr es besser wissen als die Lehrer Israels? Kehrt zurlick zum Glauben eurer Vater! Ruiniert nicht
euer Leben. Brecht nicht euren Eltern das Herz und bringt nicht Schande Uber Israel, indem ihr die Lehren
verlasst, in denen ihr von Kind auf unterwiesen wurdet.”

Bei einigen von den hebradischen Heiligen tauchten Bedenken auf, ob sie wohl das Richtige glaubten. Und es
war ja nicht zu leugnen, dass die christlichen Apostel einfache Leute waren: Fischer, Z6lIner und
dergleichen. Sollten jene es besser wissen als die geschulten Pharisder und Schriftgelehrten?

Der Verfolgungsdruck stieg.

Wie wird der Apostel nun vorgehen?

Er weil, dass die Briefempfanger sich in groRer Gefahr befinden. Ihr Glaube ist am Schwinden. Die
entscheidende Frage, die sie beschaftigt: Kénnte es sein, dass Jesus Christus gar nicht Gottes Sohn ist?
Kénnte es sein, dass wir uns getauscht haben? —

Andererseits: Wenn er nicht der Sohn Gottes ist, dann ist unser Evangelium eine lllusion; dann sind unsere
Siinden nicht vergeben; dann brauchen wir die jiidischen Opfer doch noch. Dann sind wir auch toricht,
wenn wir unser Leben fir die Sache Jesu Christi aufopfern.

Aber wenn Jesus Christus Gottes Sohn ist, ware es die groRte Torheit, die wir tun kdnnen, unser Leben fir
uns selber zu leben. Es ware unlogisch und inkonsequent, wiirden wir nicht alles fiir Christus aufopfern.

Wie geht er vor?

Er kommt gleich zur wichtigsten Sache. Dieser Sohn, durch den Gott geredet hat, ist nach seiner Kreuzigung
auferstanden und in den Himmel gefahren und hat sich gesetzt zur Rechten des Thrones Gottes.

Dieser wurde durch die Auferstehung als Sohn Gottes erwiesen (Vgl. Rém 1,4.)

Und er fahrt fort: Eure eigene judische Bibel bestatigt, dass Gott den Messias eingesetzt hat als einen, der
weit erhaben ist Giber die Engel. Vgl. die Zitate in Heb 1,5-14.

Hat er dieses mit Zitaten aus dem AT belegt, braucht er nur noch zu zeigen, dass Jesus von Nazareth dieser
Messias ist.

Wie beginnt er?
In dem langen Satz von V. 1-5 gibt es einen Kernsatz. Es ist der Satz, der das ganz erste Kapitel beherrscht.
V. 1:, Nachdem Gott zu alter Zeit vielmals und auf viele Weisen zu den Vatern geredet hatte durch die

Propheten, 2 redete er in diesen Tagen, den letzten, zu uns durch [den] Sohn, den er zum Erben von
allem einsetzte, durch den er auch die Welten (mit ihren Zeiten»> machte, 3 welcher - als der, der die
Ausstrahlung seiner Herrlichkeit und der Abdruck seines Wesens ist und auch alle Dinge mit dem Wort
seiner Kraft tragt, — sich, nachdem er durch sich selbst die Reinigung [von] unseren Siinden vollzogen
hatte, zur Rechten der Majestat in den Hohen setzte, 4 da er um so viel besser als die Engel geworden
war, als er einen vorziiglicheren Namen, der sie iiberragt, geerbt hat;

5 denn zu welchem der Engel sagte er jemals: ‘Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren’? {Ps
2,7}

Seite 29 von 267



Der Kernsatz lautet: ,,Gott redete in diesen Tagen, den letzten, zu uns im Sohn.”
Gott hat in diesen Tagen, den letzten Tagen, neu und endgiiltig geredet im Sohn. Dies ist die Uberschrift
von K. 1.

K. 1 ist grundlegend fir den ganzen Brief, vor allem die Verse 1 u. 2.

Wir beachten: Der Apostel sagt nicht: ,Zuerst hat Gott geredet, und nun hat Jesus geredet.”

Es ist derselbe Gott, der redete, ob durch die Propheten oder durch den Sohn. Es ist kein anderer, der
redete — damals im AT wie nun, in den letzten Tagen. Es ist ein und derselbe Gott, auch wenn es sich um
zweierlei Reden handelt, das alttestamentliche und das neutestamentliche.

1,1.2: ,Nachdem Gott zu alter Zeit vielmals und auf viele Weisen zu den Vatern geredet hatte durch die
Propheten, 2 redete er in diesen Tagen, den letzten, zu uns durch [den] Sohn, den er zum Erben von
allem einsetzte, durch den er auch die Welten (mit ihren Zeiten» machte”

Derselbe Gott hat neu gesprochen. Aber das neue Reden Gottes im Sohn unterscheidet sich in dreierlei
Hinsicht vom alttestamentlichen Reden Gottes durch die Propheten:

a. In der Zeit: Es war ,Endzeit” (letzte Tage).

b. In der Art und Weise: im Sohn.

c. Im Status dessen, durch den Gott redete: Er war Sohn.

1. Die Zeit dieses Redens. —Heb 1,1

Wann redete Gott in seinem Sohn?

a. ,,Nachdem Gott” in friiherer Zeit ,,geredet hatte“ Heb 1,1 A

V. 1:, Nachdem Gott zu alter Zeit vielmals und auf viele Weisen zu den Vitern geredet hatte durch die
Propheten, ...“

Gott hat im Sohn geredet, nachdem er bereits ,,zu alter Zeit” geredet hatte. Dem Reden Gottes im Sohn ist
ein anderes vorausgegangen. Und auf jenes friihere Reden Gottes wird der Apostel immer wieder Bezug
nehmen.

Was wird nun von diesem alttestamentlichen Reden gesagt?

. Es geschah ,,zu alter Zeit"“.

Es begann schon sehr friih, denn Gott hat von Anfang an gesprochen (1Mo 1; Joh 1,1). Und dieses Wort war
das Licht der Menschen —von Anfang an (Joh 1,4).

. Es war ein vorbereitendes Reden.

Gott redete zu alter Zeit, um sein Redenim Sohnvorzubereiten.

b. Das Reden Gottes im Sohn geschah ,,in diesen letzten Tagen”.

,redete er in diesen Tagen, die die letzten [sind]“:

Etwas strenger Ubersetzt kann es lauten: ,,in der Letzt[zeit] dieser Tage” (ep eschatou toon heemeroon
toutoon).

Seite 30 von 267



Das griech. Demonstrativpronomen toutoon (dieser) muss auf ,,in der Letzt[zeit] der Tage” bezogen
werden. Die , Letzt[zeit]” ist das ,,Ende”. Das ,,Ende der Tage“ ist ein feststehender Ausdruck, den man auch
im AT findet. Wiirde man toutoon nur auf die Zeit des AT (d. h., auf die Wirkungszeit der Propheten im AT)
beziehen, wiirde dadurch zu wenig ausgesagt. Gottes Reden im Sohn geschah nicht nur am Ende der Tage
der alttestamentlichen Propheten, sondern es geschah ,,am Ende der Tage” (ep eschatou toon heemeroon)
Uberhaupt.

Der Wesfall ,dieser” im Ausdruck ,,in der Letzt[zeit] dieser Tage” scheint hier als Gen. der Gleichsetzung
aufzufassen zu sein: ,,in der Letzt[zeit] der Tage, dieser [Tage]“; d. h.: ,,in diesen Tagen, [die die] Letzt[zeit
sind],” o.:,,in diesen Tagen, den letzten”. Der Ausdruck ist sinngemaR dhnlich wie ,in den letzten Tagen”
(en tais eschatais heemerais), wobei erganzt wird, dass die ,letzten Tage“ nicht in ferner Zukunft liegen,
sondern dass sie ,diese” gegenwartigen Tage sind, die Tage zur Zeit des Apostels.

Der Apostel will aufzeigen, dass nun, nachdem Gottes Sohn erschienen ist und sein Reden am deutlichsten
war, die Abschlusszeit — nicht nur des Redens Gottes, sondern der Heilsgeschichte tiberhaupt —gekommen
ist.

Die Juden unterteilten die Geschichte in zwei Weltzeiten:

Zuerst die Zeit bis zu dem Messias.

Dann die Zeit des messianischen Konigtums, d. h., die ,,zukiinftige Weltzeit“.

Die Ubergangszeit von der einen zur anderen Weltzeit hiel ,die letzten Tage” bzw. ,die letzte Zeit”. Vgl.
Dan 10,14.

Der Endzeitbezug von Heb 1,2 passt in das Endzeitbild des gesamten NT. Die gegenwartige Zeit (des
Apostels) ist die Zeit, die auf das Ende zugeht. Sie wird bereits mit Endzeitbegriffen benannt, weil mit dem
Kommen des Messias die Erflllungszeit, die Endzeit, eingeldautet wurde, die Messiaszeit, in der das
Messiasreich errichtet wird.

In der Apg 2,17 nennt Petrus die Zeit ab Pfingsten , die letzten Tage”. Sie haben mit Christi erstem Kommen
bzw. mit seiner Himmelfahrt begonnen. Die messianische Zeit war zu Pfingsten angebrochen, wenn auch
noch nicht vollendet. Aber die Vollendung steht unmittelbar bevor. Der Apostel befindet sich in der letzten
Phase der Tage der Heilsgeschichte Gottes mit Israel. (Diese Heilsgeschichtliche Zeit Israels geht bis zum
groflen Gericht Gber Jerusalem und den Tempel, sowie liber die israelitischen Feinde des messianischen
Reiches Gottes.) In diesen letzten Tagen hat Gott neu gesprochen im Sohn.

2. Die Art und Weise dieses Redens

a. Sie steht im Gegensatz zu dem oftmaligen und verschiedenartigen Reden Gottes im AT.

. Das friihere Reden geschah ,,vielmals®“.

. Es war ein fortschreitendes Reden, d. h., in aufeinanderfolgenden Teilen (innerhalb von ca. 4000 Jahren,
d. h,, seit Adam).

. Es war nie endgliltig, es war nie fertig. Gott liefs immer einige Fragen unbeantwortet. Er redete ein
gewisses MaR, und dann horte er auf. So blieb vieles offen.

. Das fruhere Reden geschah ,,auf viele Weisen*.

. Es geschah in verschiedener Quantitat: Vgl. die Lange von Jesaja mit der von Obadja.

. Es geschah in verschiedener Qualitat (durch verschiedene Arten von Offenbarung): Theophanien,
Traume, Visionen, Auditionen, Diktate.

. Es geschah durch verschiedene Arten von Gesandten: Engel, Flihrer (Mose), Priester (Esra), Richter
(Gideon), Konige (David) und andere Propheten — Manner wie Frauen (z. B. Hulda).

Seite 31 von 267



b. Das Reden Gottes im Sohn war ein endgiiltiges und besonderes.

. Endgiiltig

. Das neue Reden Gottes ist das letzte Wort Gottes an Israel. In ihm ist Gottes Offenbarung und
Heilsgeschichte vollendet. Gott hat alles gesagt, was zu sagen war. Mehr braucht nicht gesagt zu werden.

. Von einem spateren und neuen Reden Gottes ist nicht die Rede. Das Reden und Schreiben der
neutestamentlichen Apostel und Propheten ist fortgesetzte Rede des Sohnes. All ihr Wort ist Wort Christi
(Kol 3,16).

. Im Reden des auf der Erde weilenden Sohnes und in dem seiner Sendboten (Apostel) ist Gottes
Offenbarung vollstdandig und vollendet. Ein weiteres Reden Gottes (dieser Qualitat, d. h., inspiriertes Reden
Gottes) ist nicht mehr zu erwarten.

NB: Gott redet auch

—in der Geschichte, der allgemeinen und

—der personlichen.

— Gott redet auch durch Ereignisse,

—auch durch das Gewissen.

Aber solches Reden ist hier nicht gemeint. Es geht um inspiriertes Reden Gottes.

. Weil es Gottes endgiiltiges Reden ist, soll es besonders ernst genommen werden. (Heb 2,1)

. Der Ernst wird dadurch unterstrichen, dass die Zeit, in der die Briefempfanger lebten, die Letzt-Zeit ist:
das Gericht von 66-70 n. Chr. sollte das Ende der sinaitischen Tempel-Ara und somit das Ende des
alttestamentlichen Aons (der AT-Weltzeit) sein.

. In vollkommenem MaRe

. Das Reden durch die Propheten war unvollkommen, d. h., es war nie fertig. Es blieben immer Fragen
offen. Es war progressiv. Das Reden im Sohn war ein Sprechen auf héherer Ebene. Gottes Offenbarung im
Sohn war eine komplette.

. Es war vollkommen, weil der Sohn alles, was er redete, von Gott her redete. Er redet nichts aus sich selbst
heraus. Alles, was Jesus redete, war Gottes Wort. (So war es bei den Propheten nicht.)

Joh 3,34: ,denn der, den Gott sandte, redet die Worte Gottes, denn nicht nach MaR gibt Gott den Geist.”

3. Der Status dessen, durch den Gott redete - Heb 1,1.2

a. Das erste Reden, das alttestamentliche, geschah durch die Propheten.

. Beachte den Artikel vor Propheten: ,,durch die Propheten®, d. h., es handelt sich um eine bekannte
Gruppe.
. Es geschah durch viele verschiedene.

b. Das zweite Reden geschah durch einen, der Sohn ist.

Im Grundtext fehlt vor ,,Sohn“ der Artikel. Ein griech. Hauptwort ohne Artikel kann im Deutschen
zusammen mit dem unbestimmten Artikel (den das Griechische nicht hat) Ubersetzt werden, nicht aber

Seite 32 von 267



durchgehend. Hier z. B. kénnte ,,durch einen Sohn“ den irrigen Eindruck erwecken, Gott hatte durch einen
von mehreren S6hnen gesprochen. Andererseits kann der unbestimmte Artikel von einer Betonung
sprechen: , durch einen, [der] Sohn [war/ist]“. So wird der Sohn den Propheten in stirkerem Male
gegenubergestellt: Gott hat geredet ...

— nicht durch einen weiteren Propheten, der ,,Sohn“ heit; nein, er war mehr als sie.

— nicht durch einen Sohn, als ob es viele gabe

— nicht nur: durch den Sohn,

—sondern: durch einen, der ,Sohn“ ist.

Die Bezeichnung ,Sohn“ bringt seine Erhabenheit tiber die Propheten in besonderer Weise zum Ausdruck.
Der Sohn ist zwar auch Prophet gewesen, aber dennoch weit mehr als ein Ublicher. S i e waren Sinder
gewesen, Menschen, die Gott sandte als seine Boten. Er aber, war auf eine tGbernatirliche Weise auf die
Welt gekommen, er war direkt von Gott gezeugt, er war der einziggezeugte/einziggeborene Sohn Gottes.
Am Verklarungsberg kam Gottes Wort vom Himmel: , Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen habe. Ihn hort!“ (Mt 17,5)

. Wenn Gott nun im Sohn gesprochen hat, der ein so sehr Besonderer ist, heiflt das auch, dass die Qualitat
dieses Redens die hochste ist. D. h., er ist mehr als ein Kanal. Er ist in Person Gottes Wort an uns.

. Alles Reden des Sohnes ist Reden Gottes. Wer den Sohn reden horte, horte Gott reden.

Jesus sagte: ,Wer mich gesehen hat, hat den Vater gesehen” (Joh 14,9)

Jesus hat Gott , kundgemacht” (Joh 1,18), d. h., in seiner Person hat er den Vater dargestellt.

Das heil3t nicht, dass das neutestamentliche Wort Gottes von hoherer Qualitat ist als das alttestamentliche
Wort Gottes. Nein. Es heildt aber, dass das neutestamentliche Reden Gottes im Sohn vollstandig ist und —in
manchen Punkten — das alttestamentliche Reden Gottes in ein neues Licht stellt. Gerade deshalb haben wir
,umso mehr“ auf das neue Reden Gottes zu horen (Heb 2,1).

Wenn im Hebraerbrief das Hohepriestertum Christi starke Betonung erfahrt, darf man nicht lGbersehen,
dass es dem Apostel sehr daran liegt, deutlich zu machen, wer derjenige ist, der dieser Hohepriester ist
(Heb 4,14; 5,5-6).

In K. 1 hebt er zuerst seine Erhabenheit hervor. Wenn die ersten Empfanger des Hebraerbriefes in
Versuchung waren, zu wenig von Jesus zu halten, so soll gleich von Anfang an kein Zweifel darliber
bestehen: Er stellt ihnen von V. 1 an bis V. 14 den Sohn Gottes in aller Herrlichkeit vor Augen.

4. Der Adressat, zu dem Gott redete - Heb 1,1.2

V. 1:, Nachdem Gott zu alter Zeit vielmals und auf viele Weisen zu den Vatern geredet hatte durch die
Propheten, 2 redete er in diesen Tagen, den letzten, zu uns durch [den] Sohn*

a. Das erste Reden geschah ,,zu den Vatern“.

Gemeint sind die Vater des Apostels und der Leser.

. Was Gott zu alter Zeit redete, war fiir alle. Was Gott einmal sagt, ist ewiglich giiltig. Die Leser wussten,
dass das, was Gott einmal im Alten Testament durch Mose geredet hatte, auch fiir sie war. Gerade daher
kamen ihre Probleme. Deshalb die Frage: Wie verhalt sich jenes alttestamentliche Reden zu dem
neutestamentlichen Reden im Sohn? Das Neue widersprach zum Teil dem Alten. Was war nun giiltig und
was nicht?

Eben diese Frage wird der Apostel nun beantworten. Er sagt: Wenn ihr vom Sohn ausgeht, werdet ihr Mose
zu schatzen wissen. lhr sollt Mose nicht verlassen, sondern ihn recht verstehen. Es besteht kein
Widerspruch zwischen Mose und Jesus.

Seite 33 von 267



. Aus dem gleichen Grunde — weil es ein géttliches Reden war und Gott durch Mose fiir sie redete — kann
der Apostel nun aus dem AT zeigen, dass das Reden Gottes im Sohn der Hohepunkt des Redens Gottes
ist. Weil Gott zweimal geredet hatte, kann der Apostel alttestamentliches Wort Gottes zur Unterstiitzung
seiner Argumente anfiihren (V. 5-14).

b. Das zweite Reden geschah ,,zu uns” (d. h.: zu den Hebrdern im 1. Jhdt.).

In K 2,1-3 sagt der Apostel, er und seine Leute hatten die Heilsbotschaft von denen erfahren, die sie von
dem Herrn, Jesus, durch den Gott geredet hatte, bekamen. Aus diesen zwei Aussagen lernen wir Zweierlei:

. Die Botschaft Jesu und die seiner Apostel sind ein Reden Gottes.

Gott sprach in Christus, und Christus sprach in den Aposteln. D. h., Christus sprach weiter, nachdem er in
den Himmel gegangen war. Er sprach in den Aposteln und durch die Apostel, Apg 1,1-2. Die Apg ist ein
Bericht vom Reden Jesu. Vgl. Eph 4,21: ... wenn ihr ihn héortet”; Eph 2,17 ,,er kam und verkiindete ..."

. Wo wir Menschen Gottes Wort in den Mund nehmen, da spricht Gott. Wenn wir Gottes Wort vorlesen,
spricht Gott.

. Wir haben kein Reden dariber hinaus. Wir haben kein gesondertes Reden Gottes in der Predigt.
Auslegung ist Ubersetzung/Ubertragung in unser Verstindnis.

. Die Apostel gaben reines Wort Gottes weiter. Wir vermischen es oft durch unser eigenes Wort. Aber in
dem Mak, in dem der Verkiinder das Wort Gottes unverfilscht weitergibt, redet Gott.

. Auch an anderen Stellen im Brief wird von alttestamentlichen Texten gesagt, sie seien an
»,uns® (d. h.: an die Briefempfanger, die Hebraerchristen) gerichtet.

Heb 3,7.8: ,,Darum, so wie der Heilige Geist sagt: ‘Heute, wenn ihr seine Stimme hort, (8) verhartet nicht
eure Herzen, wie es in der Herausforderung am Tage der Versuchung in der Wiste [geschah], ...”

Heb 12,5: ,,Und ihr habt ganz vergessen den Aufruf, welchen er an euch richtet, <wenn er zu euch» als zu
S6hnen spricht: ‘Mein Sohn, achte nicht gering die Ziichtigung des Herrn; ermatte auch nicht — <lass es dir
nicht zu viel werden> —, wenn du von ihm zurechtgewiesen wirst ...".”

Heb 13,5.6: ,Die <Lebens>weise sei ohne Geldliebe; begnligt euch mit dem Vorhandenen; denn er hat
gesagt: ‘Ich werde dich nicht verlassen, auch nicht dich im Stich lassen’ {Jos 1,5}, (6) sodass wir guten Mutes
sagen konnen: ‘Der Herr ist mir ein Helfer’ und: ‘Ich werde mich nicht firchten. Was soll ein Mensch mir

tun?’ {Ps 118,6 n. d. griech. Usg.}"

5. Die Vorziiglichkeit dieses Sohnes - Heb 1,2-14

a. Die Erhabenheit des Sohnes allgemein — Sechs Aussagen liber den Vermittler des neuen
Redens Gottes: Heb 1,2-4

. ,den er zum Erben von allem einsetzte,”
Z OV €BMKEV KANPOVOLLOV TTAVTWY,

. ,durch den er auch die Aonen (d. h.: die Welten mit ihren Zeiten) machte,”
8t ol kal Tovg al®dvag émoinocey,

- ,welcher — die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit”
3 0¢ Qv amavyaopa thg 668ng

Seite 34 von 267



. ,und der Abdruck seines Wesens seiend”
Kal YapakTnp T UTOOTACEWS AVUTOD,
. ,und alle Dinge mit dem Wort seiner Kraft tragend —“
PEPWV TE TA TTAVTA TW PripatL THG Suvdpewg avTob,
. »durch sich selbst die Reinigung von unseren Siinden gemacht habend”
SU eautol KaBapLopOV TTONOAUEVOG TAOV AUAPTIOV T|UDV,
. »Sich setzte zur Rechten der Majestat in [den] H6hen*
gkabiloev v SedLd THiG peyalwovvng év umAoTg,

Der Kernsatz ist die letzte Aussage:
,welcher ... sich ... setzte”.

Die erste Aussage: Er ist der Erbe von allem. Heb 1,2

., den er zum Erben von allem einsetzte, ...“:
Gott setzte ihn zum Erben von allem ein.

Dass der Sohn alles erben sollte, war in Ps 2,6-12 verheiRen.

Ps 2,6-12: ,,Und ich, ich habe auf Zion meinen Konig gesalbt, auf meinem heiligen Berge. Ich melde von
einer Festsetzung: ,Jahweh sagte zu mir: Du bist mein Sohn, ich habe dich heute geboren. Bitte von mir,
und ich gebe dir Volker zum Erbe und die Enden der Erde zum Besitz. ' Du wirst sie weiden mit eisernem
Stab, zerbrechen ein Topfergefall. Und nun, Konige, handelt verstandig. Lasst euch unterweisen, Richter
der Erde. Dient Jahweh mit Furcht. Kisst den Sohn, damit er nicht ziirne und ihr umkommt auf dem Weg,
denn bald (o. gar leicht) entbrennt sein Zorn. Selig alle, die Zuflucht nehmen bei ihm.”

Wenn Jesus, der Sohn Gottes, so erhaben ist, ist es hochst wichtig, dass wir auf ihn horen, ihn beachten.

1: Was ging diesem Erben voraus?

Es ist der, der sich selbst bis zum Letzten hingab, der alles erben darf.
2: Was erbt er?

. Die Menschen, die ihn als Erléser annehmen

Er ist der potenzielle Retter aller Menschen — die ganze [neue] Schopfung/das [neue] Land (Ps 2,8 ,ich gebe
dir Volker zum Erbe und dir zum Besitz die Enden der Erde/des Landes.”)

Er ist auch Richter aller Menschen.

. Auch die unsichtbare Welt (Engel und Dadmonen sind ihm untertan, Mt 28,18; 1Petr 3,21. Alle
Obrigkeitsmacht im Himmel und auf der Erde ist Jesus Christus gegeben.

In ihm (in der neuen Schopfung in Christus) und fiir ihn ist alles gemacht. Kol 1,16.17: ,,in ihm wurde alles
geschaffen, das in den Himmeln und das auf der Erde, das Sichtbare und das Unsichtbare, seien es Throne,
seien es Herrschaften, seien es Erstrangige, seien es Autoritéiten — alles ist durch ihn und fiir ihn geschaffen;
(17) und er ist vor allem; und alles besteht in ihm”,

Christus ist das Ziel der Schopfung Eph 1,10: ,,im Hinblick auf die Verwaltung der Fiille der Zeiten, <um> in
Christus alles «fiir sich> wieder unter ein Haupt zu fassen, sowohl das in den Himmeln als auch das auf der
Erde —in ihm”.

Die zweite Aussage: Gott machte durch ihn die Aonen. Heb 1,2
V. 2 E: ,durch den er auch die Aonen (d. i.: die Welten mit ihren Zeiten) machte“

Seite 35 von 267



Durch den Gesalbten hat Gott die neue Schépfung gemacht.

Er ist nicht nur das Ziel der neuen Welt, er ist auch der Ursprung der neuen Welt und der Erbe der neuen
Welt.

(Hier wird die neue Welt ,,Aonen” [griech: aioona] genannt.

Ein ,Aon” ist die Zeit einer Welt (eine so genannte Weltzeit) und — in der Mehrzahl gioona — an manchen
Stellen ,,die Welt(en)“.

Ein Aon ist ein zeitlicher Abschnitt, eine , Weltzeit”. Z. B. gibt es die gegenwirtige jidische
(alttestamentliche) Weltzeit und die kommende (himmlische, jenseitige) Weltzeit. Ein Aon ist also die Zeit
einer Welt.

Im spateren Judentum allerdings konnte das hebrdische Wort olam (Mehrzahl olamim n'n%iv ) bzw. das
griechische aioon (Mehrzahl aioona) im Plural ein Synonym fiir die Welt sein. So kann der Aon an manchen
Stellen im NT eine rdumliche Bedeutung haben. (Belege fiir diesen Sprachgebrauch findet man z. B. bei
Strack-Billerbeck, Band lll, S. 671 f. und im Theologischen Worterbuch zum Neuen Testament, Band |, S.
203f, Kittel.) Der Schreiber des Hebraerbriefes, der diesen Sprachgebrauch kannte, bedient sich dieser
Ausdrucksweise in Heb 11,3, wo von der Schopfung die Rede ist: ,<Durch» Glauben nehmen wir <mit dem
Denksinn> wahr, dass die Aonen (d. h.: die Welten mit ihren Zeiten) durch Wort Gottes bereitet worden
sind, sodass das Gesehene/ (das, was man sieht) nicht aus dem, was in Erscheinung tritt, geworden ist.”
Es scheint, dass der Verfasser in Hebr 11,3 an die diesseitige Welt denkt, denn im zweiten Versteil spricht
er von ,dem was man sieht” (wortl.: das Gesehene). Hier kann man in dem Begriff aioon schwerlich eine
zeitliche (temporale) Komponente sehen.

Aon kann also eine zeitliche oder eine rdumliche Bedeutung haben.

In Heb 1,2 (Mehrzahlbegriff ,,aioona”) scheint die raumliche Bedeutung im Vordergrund zu stehen.

Der Briefschreiber (d. i.: der Apostel Paulus, s. die Einleitung) kampft gegen den Abfall jener hebrdischen
Christen. Dass eine Zeit des Abfalls kommen wird, hatte der Herr, Jesus, der Gesalbte, schon vorausgesagt.
Die antichristliche Bewegung in der Zeit vor 70 n. Chr. hatte stark jidischen Charakter. Wir finden uns ,,in
den letzten Tagen“ (Heb 1,2; 9,26) der sinaitischen Tempel-Ara.

»--. redete er in diesen Tagen, den letzten, zu uns ...”

Mit dem Ausdruck ,,in diesen Tagen, den letzten” ist die Zeit knapp vor der Parusie (d. i.: der Ankunft
Christi zum Gericht Gber Jerusalem) gemeint. Die alte Welt war im Begriff, zu Ende zu gehen. Vgl. Heb 9,26:
,nun ist er einmal gegen die Vollendung der Aonen [hin] offenbar geworden, um durch das Selbstopfer
Siinde wegzutun.” Das Versdhnungswerk Christi geschah ,,gegen die Vollendung der Aonen [hin]“. Die
mosaische Ara und Welt ging dem Ende entgegen (Heb 8,13). Die Welt des alten Bundes und des irdischen
Tempels ging zu Ende. Vieles, das unbeweglich und fest ausgesehen hatte, war am Verschwinden (2Kor
3,11.13.14: ,das Schwindende”). Das Ende der alttestamentlichen Aonen (Zeiten; bzw. ,Welt“) war
gekommen.

Heb 1,1-2: ,Nachdem Gott zu alter Zeit vielmals und auf viele Weisen zu den Vatern geredet hatte durch
die Propheten, 2 redete er in diesen Tagen, den letzten, zu uns durch [den] Sohn, den er zum Erben von
allem einsetzte, durch den er auch die Aonen machte, ...“

Gott hat durch seinen auferstandenen Sohn, Jesus, den Gesalbten, die neuen Aonen (d. i.: die neue Welt in
Christus) gemacht.

Die Heilige Schrift spricht des Ofteren von zwei Aonen (zwei Welten mit ihren Zeiten): Der gegenwirtige
Aon (in der Mehrzahl aioona mit der Bedeutung ,Welt”: die gegenwirtige sinaitische Tempel-Ara und die
damit verbundene alttestamentliche Welt) einerseits, und der kiinftige 0. kommende Aon andererseits
(griech.: ho aioon melloon), der Aon, der im Begriff ist, zu kommen, bzw.: der [unmittelbar] bevorstehende
Aon; gemeint ist die messianische, jenseitige Weltzeit. Sie ist gleichzusetzen mit dem Konigreich Gottes.
Paulus sagt in Heb 8,13, dass der gegenwartige ,,alte Bund“ dem Verschwinden nahe war: ,,In der Aussage:
,einen neuen’, hat er den ersten zu einem alten gemacht. Aber was alt und altersschwach wird, ist dem
Verschwinden nahe.”

Zum Zeitpunkt des Schreibens (ca. 61-63 n. Chr.) war der alte Aon gerade dabei, zu Ende zu gehen.

Seite 36 von 267



Der Ausdruck ,,Aonen” (aioona, Mehrzahl von aioon i. S. v.: ,,Welt“) wird in Heb 1,2 auf die neue Welt des
neuen Bundes bezogen, die Gott durch das Opfer und die Auferstehung und Himmelfahrt Christi schuf.
Durch Christus entstand eine neue Schépfung. Und wenn jemand in Christus ist, ist er in Christus Teil dieser
neuen Schopfung 2Kor 5,17.18: ,Somit, wenn einer in Christus <ist>, [ist er] neue Schépfung. Das Alte
verging. Siehe, alles ist neu geworden! 18— alles aber aus Gott, der uns durch Jesus Christus mit sich selbst
verséhnte und uns den Dienst der Verséhnung gab”.

Gal 6,15: ,,..., denn in Christus Jesus vermag weder Beschneidung noch Unbeschnittenheit etwas, sondern
[da ist] neue Schépfung.”

Die dritte Aussage: Er ist die Ausstrahlung der Herrlichkeit Gottes. Heb 1,3 A

1,3:,,..., der die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit [ist]“

Wo kommt die Ausstrahlung her?

—Von der Herrlichkeit Gottes. Der Sohn ist die Ausstrahlung des Glanzes Gottes (des Vaters) —in
menschlicher Gestalt.

Der Herr sagte:

Joh 12,45: ,,... wer mich schaut, schaut den, der mich schickte.”

Joh 14,9: ,, Wer mich gesehen hat (und sieht), hat den Vater gesehen (und sieht ihn), ...”

Jesus, der Gesalbte, will nicht sagen: Ich bin der Vater. Sondern: durch ihn sieht man den Vater, weil er den
Vater kundtat durch sein Sein: sein Leben, sein Reden, seine Art, seine Heiligkeit und seine Liebe.

Kol 2,9: ,,in ihm wohnt [in] leiblicher [Gestalt] die ganze Fiille der Gottheit”

Der Vater wohnte in dem Sohn. (D. h. nicht, dass der Sohn der Vater war.)

Die vierte Aussage: Er ist der Abdruck des Wesens Gottes. Heb 1,3

1,3:,,..., welcher ... der Abdruck (gr. charakteer) seines Wesens ist“
Der Sohn Gottes ist das Abbild Gottes. Er tragt die Charakterziige des Vaters.

Die funfte Aussage: Er ist Trager von allem. Heb 1,3
Er tragt alles

- und auch alles mit dem Wort seiner Kraft tragt”

Der Auferstandene, der Sohn Gottes, tragt die neue Schopfung (das neue ,,Land“, das neue Israel), alles.
Er versorgt seine neue Schopfung, und er erhilt sie. In ihm besteht alles, alles von der neuen Schopfung.
Kol 1,17: ,alles hat in ihm sein Bestehen”

Wie tragt er alles? —

. Mmit dem Wort seiner Kraft”

Gott redete im Sohn. Der auferstandene Sohn tragt alles in der neuen Schépfung mit seinem kraftigen
Wort.

Die sechste Aussage: Er ist der, der sich zur Rechten Gottes setzte Heb 1,3 E

»welcher ... sich (nachdem er durch sich selbst die Reinigung [von] unseren Siinden vollzogen hatte) zur
Rechten der Majestdt in den Hohen setzte”

Die Reinigung vollzog er ,,durch sich selbst”, indem er sich selbst dem lebendigen Gott als Siindopfer auf
den Altar legte. Gott brachte Christus nahe hin zu uns, und nachdem der Auferstandene sich gesetzt hat,
bringt Gott nun uns zu ihm und der auferstandene und erhdohte Gesalbte bringt uns zum Vater, 1Petr 3,18:
,damit er euch zu Gott hinfiihre”.

Seite 37 von 267



Der Kernsatz lautet:
... Welcher ... sich ... setzte.”

Der Vermittler des neuen Redens Gottes ist der Auferstandene, der sich zur Rechten der Majestat in der
Hohe setzte. Mit diesem Sich-Setzen befasst sich der Rest des Kapitels, die V. 3-14.
Dazu flnf Fragen:

. Die 1. Frage (zu seiner Person): Wer ist dieser, der sich setzte?

Er, der Auferstandene und Erhohte, ist der, der alles (d. i.: das neue Israel) erbt.

Dieser ist es, durch den Gott zu uns redete.

Dieser ist es, der sich als Hoherpriester zur Rechten Gottes setzte. Das macht sein Reden so wertvoll.
Dieser ist es, der heute fir uns da ist; denn das Sitzen zur Rechten bedeutet, dass er fir uns da ist.

. Die 2. Frage (zum Zeitpunkt): Wann setzte sich der Sohn?

»---, NAchdem er durch sich selbst die Reinigung [von] unseren Siinden vollzogen hat”

. Unsere Siinden trennten uns von Gott. Zuerst vollzog der Sohn die Reinigung von unseren Siinden, denn
dazu war er ja in die Welt gekommen. Dann kehrte er zum Vater zuriick.

. Die Reinigung vollzog er ,,durch sich selbst”, indem er sich selbst als Stindopfer Gott auf den Altar legte.
Das wird spater im Brief betont werden. Hier haben wir die Hauptaussagen des Briefes konzentriert vor
uns.

Wie Paulus im Vorigen den Sohn liber die Propheten des AT erhebt, so erhebt er hier ihn und sein Opfer
liber die Priester und Opfer des AT.

. Die 3. Frage (zum Ort): Wo setzte er sich?

Zur Rechten der Majestat in den Hohen, im Himmel.

. Die 4. Frage (zur Bedeutung): Was bedeutet es, dass er sich setzte?

. Er kommt dorthin, wo er hingehort. Gott hatte ihm diese Stellung zugedacht und verheien.

. Er wird die rechte Hand Gottes — als Herr und als Helfer. Er wird der, durch den Gott im Weiteren
handeln wird. Das sind die zwei Hauptfunktionen seiner Autoritatsstellung zur Rechten Gottes: Herr-Sein
und ein Helfer-Sein. Als rechte Hand Gottes ist Jesus Christus unser Herr, und von dort her auch unser
Helfer (Heb 4,16).

. Er nimmt an der Weltregierung teil. Ps 110,1.

. Er setzt seine Erhohung fort.

Vgl. Heb 1,13. Jesus ist auferstanden, gen Himmel gefahren. Seine Erh6hung ist ein Prozess: Sie beginnt mit
der Auferstehung und Himmelfahrt und setzt sich zur Rechten des Vaters fort: Jedes Mal, wenn ein Feind
Gottes zum Freund Gottes wird, nimmt Christi Herrschaft zu. > Wer sich selbst erniedrigt, den wird er
erhéhen. Wer sich selbst zum Schemel macht, zu dem sagt er: ,,Stehe auf, mein Sohn, setze dich zu mir.”
Wir missen uns zuerst beugen vor dem Kreuz. (Zu FiiBen des Gekreuzigten ist der Boden eben.) Aber wer
sich selbst erhoht, den wird er demiitigen.

. Er ist vor seinen Feinden geborgen.

Im Himmel kann kein Mensch dem Herrn Jesus etwas antun, niemand ihn anfechten.

. Er ist ein erhohter Hoherpriester.

Das sagte er zwar nicht ausdriicklich, aber er deutet es mit den Worten an:

,nachdem er durch sich selbst die Reinigung von unseren Siinden vollzogen hatte”.

Zu diesem Thema wird der Apostel mehrmals zuriickkehren: Heb 2,17; 3,1; 4,14.15; 5,1ff; 5,10; 6,20; 7,26ff;
8,1ff; 9,7ff; 9,25; 10,11-13; 12,2; 13,11. Jesus, der Gesalbte, hat uns von den Siinden gereinigt. Dieses Opfer
hat Gott zufriedengestellt. Der Sohn ist die Hauptfigur, um die sich in der neuen Schopfung alles dreht.

Seite 38 von 267



. Die 5. Frage: Was gab dazu Anlass, dass Jesus sich setzte? Welches Ereignis wurde mit ein
Grund fiir sein Sich-Setzen? Heb 1,4

»--.da er um so viel besser als die Engel geworden war, als er einen vorziiglicheren Namen, der sie
liberragt, geerbt hat.”

Hiermit kommt der Apostel zu einem weiteren Grund fir die Erhabenheit des Sohnes. Vgl. Phil 2,11.
Er durfte sich zur Rechten Gottes setzen,

—weil er einen héheren Namen bekam

— weil er besser als die Engel geworden war, denn Engel diirfen sich an diesem Ort nicht setzen.

b. Seine Erhabenheit liber die Engel — Fiinf Belege aus dem AT: Heb 1,4-13
Der Apostel flhrt sieben Zitate an. Eines davon (V. 7) ist nicht Beleg fiir die Erhabenheit des Sohnes Gottes.

I: Die Aussage selbst: Er ist besser geworden als die Engel. Heb 1,4

.. da er um so viel besser als die Engel geworden war, als er einen vorziiglicheren Namen, der sie
liberragt, geerbt hat.”

Engel spielten im Handeln Gottes an den Israeliten eine grofRe Rolle. Vgl. 2Sam 14,20; 2K6n 19,35; Ps
103,20.

Das Gesetz wurde durch Engel vermittelt.

Apg 7,53:,,..., die ihr das Gesetz empfingt auf Anordnungen von Engel und nicht befolgtet”.

Gal 3,19: ,Was [ist es] also [um] das Gesetz? Der Ubertretungen wegen wurde es hinzugefiigt (bis der Same
kdame, dem die VerheiBung galt), angeordnet durch Engel in der Hand eines Mittlers.”

. Den vorzuglicheren Namen erbte er.

Wann wurde der Sohn hoher als die Engel? — Als er den Namen Sohn bekam.

Wann bekam er den? — In der Auferstehung, zum Zeitpunkt, als die Erhéhung begann. (Siehe zu Heb 1,5.) In
der Auferstehung begann die Erhéhung (Phil 2,9). Da wurde er hoher als die Engel, nachdem er sich in
seinem Erdenleben (Kreuzigung, Leiden, Sterben) so tief erniedrigt hatte.

Phil 2,5-8: ,,..., der, in Gestalt Gottes seiend, es nicht als ein An-sich-zu-ReifSendes erachtete, Gott gleich zu
sein, 7 sondern sich selbst entéufierte, indem er [die] Gestalt eines Sklavendieners annahm. In Gleichheit
[der] Menschen geworden 8 und in [der] éGufSeren Erscheinung als Mensch erfunden, erniedrigte er sich
selbst — gehorsam geworden bis zum Tod, ja, zum Tod des Kreuzes.“

. Sein Hoher-Werden gegeniiber den Engeln kam in dem Namen ,,.Sohn“ zum Ausdruck.

Ein moglicher Einwand: ,,Engel werden doch auch ‘S6hne Gottes’ genannt.”

Antwort: Engel werden lediglich kollektiv ,,S6hne Gottes” genannt, nicht individuell. ,S6hne” heillen sie,
weil sie aus Gott hervorgingen und weil sie Geister sind, wie Gott Geist (personaler Geist) ist, ebenso wie
die Menschen in diesem Sinne Gottes ,,S6hne” (Lk 3,38) sind.

Aber der Christus ist in einem anderen und besonderen Sinn ,,Sohn”“. Gott sagte zu ihm ,,Du bist mein
Sohn“. In Heb 1 wird ,,Sohn“ in einem ganz spezifischen Sinn gebraucht. In dieser Art gibt es nur einen
einzigen. Und dieser hat eine besondere Beziehung zu Gott, weil er von Gott geboren wurde in der
Auferstehung (Ps 2,7; Apg 13,33). Er wurde Sohn, und als Sohn erbt er. (Engel sind und bleiben geschaffene
Diener, sie erben nicht.)

Il: Funf Schriftbelege zur Begriindung der Aussage, dass er hoher ist als die Engel. Heb 1,5-
13

Wie begriindet der Apostel die Aussage, dass Jesus weit liber den Engeln steht?

Seite 39 von 267



— Durch funf Schriftbelege.

Sie sollen dazu dienen, zu zeigen, dass Jesus, der Gesalbte, der Sohn Gottes, um vieles erhabener und
vorzuglicher ist als die Engel. ,Sohn“ bedeutet mehr als ,,Engel”. — Alle Zitate beziehen sich auf den
Gesalbten als den Regierenden (den Konig).

Wir beachten die Reihenfolge der Zitate.

1. V. 5: Ps 2,7:,Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren.”

2.V.5M: 2Sam 7,14: ,Ich werde ihm Vater sein, und er wird mir Sohn sein.”

3.V.6: Ps 97,7: ,Und es sollen ihm huldigen alle Engel Gottes.”

(Das Zitat in Hebr 1,7 ist nicht auf den Sohn bezogen: Ps 104,4: ,Der seine Engel zu Winden macht und
seine Dienstleistenden zu einer Feuerflamme.”)

4. V. 8-12: Zuerst Ps 45,7-9: , Dein Thron, Gott, [besteht] in <alle> Ewigkeit (wértl.: [bis] in den Aon des
Aons). Ein Zepter der Aufrichtigkeit ist das Zepter deines Kénigreiches. Du liebtest Gerechtigkeit und
hasstest Gesetzwidrigkeit. Deswegen, Gott, salbte dein Gott dich mit Ol des Frohlockens <im Vorzug> vor
deinen Gefahrten.”

Dazu gehort auch das Zitat aus Ps 102,26-28, das zeigen sollte, dass im AT bereits prophezeit ist, dass die
alte Welt vergehen wiirde:

»,Du, Herr, griindetest am Anfang die Erde, und die Himmel sind Werke deiner Hande. Sie werden
vergehen, aber du bleibst. Und alle werden alt werden wie ein Kleid, und du wirst sie wie ein umhillendes
[Kleidungsstiick] aufrollen, und sie werden verwandelt werden. Aber du bist derselbe, und deine Jahre
werden kein Ende nehmen.”

5.V.13: Ps 110,1: ,Sitze zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde zum Schemel deiner FiiRe lege.”

Die Reihenfolge der Zitate zeigt einen Fortschritt an: Sie zeigen verschiedene Stadien auf, wie Gott sein
Konigreich auf Erden aufrichtet. Und in all diesen Stadien ist die hohe erhabene Stellung des Messias das
Schliisselelement.

A: Erster Schriftbeleg: Die gottliche Anrede ,,Mein Sohn.“ Heb 1,5 A

»e, denn zu welchem der Engel sagte er jemals: ,Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren’?“
Gott sagt zu keinem Engel ,,Du bist mein Sohn*“.

Worauf bezieht sich ,,Ich habe dich heute geboren“?

Ps 2,1.2 wird in Apg 4,24-28 auf Pilatus und Herodes bezogen.

Ps 2,1-2: ,Warum empdrten sich die Vélker und sinnen Vergebliches die Volksscharen? (2) Es treten an
Kénige der Erde, und Oberste haben sich zusammengesetzt gegen den Herrn und gegen seinen Gesalbten”.
Apg 4,24-28: ,Sie, nachdem sie es gehért hatten, erhoben in Einmlitigkeit die Stimme zu Gott:
‘Unumschriinkter Herrscher, ’ sagten sie, ‘du bist der Gott, der den Himmel und die Erde und das Meer und
alles, was in ihnen ist, machte, (25) der durch den Mund Davids, deines Knechtes, sagte: ‘Warum empérten
sich die von den Vélkern und unternahmen die Volksscharen Vergebliches? (26) Es traten an die Kénige der
Erde, und die Obersten waren zusammengekommen [und] auf dasselbe [Ziel gerichtet], gegen den Herrn
und gegen seinen Gesalbten’, (27) denn, wahrlich, es waren zusammengekommen [in Feindschaft] gegen
deinen heiligen Knecht Jesus, den du gesalbt hattest, beide, Herodes und Pontius Pilatus, zusammen mit
denen von den Vélkern und [mit den] Volksscharen Israels, (28) alles zu tun, was deine Hand und dein
Ratschluss im Voraus bestimmte, dass es geschehen sollte.”

Ps 2,8 handelt von der Einsetzung des Messias auf dem Zion und wird im Apg 2,30-36 (in Verbindung mit Ps
110) auf die Himmelfahrt und Inthronisation des Messias zur Rechten Gottes bezogen.

Ps 2,6-8: ,‘Und ich, ich habe meinen Kénig eingesetzt auf Zion, meinem heiligen Berge. ’ (7) Ich gebe Bericht
von einer Festsetzung: Der Herr sagte zu mir: ‘Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren. (8) Bitte von
mir, und ich gebe dir Vélker zum Erbe und dir zum Besitz die Enden der Erde.””

Apg 2,30-36: ,,Da er also als Prophet «diente» und wusste, dass Gott ihm mit einem Eid geschworen hatte,
aus der Frucht seiner Lenden nach dem Fleisch den Gesalbten zur Auferstehung zu bringen, damit er auf

Seite 40 von 267



seinem Thron sitze, (31) redete er voraussehend von der Auferstehung des Gesalbten, dass seine Seele nicht
dem Bereich des Todes iiberlassen wurde, noch sein Fleisch Verwesung sah. (32) Diesen Jesus brachte Gott
zur Auferstehung, wovon wir alle Zeugen sind. (33) Nachdem er also «durch» die rechte Hand Gottes erh6éht
worden war und die Verheifung des Heiligen Geistes vom Vater empfing, goss er dieses aus, das ihr nun
seht und hért; (34) denn nicht David stieg auf in die Himmel; er sagt selbst: ‘Es sagte der Herr zu meinem
Herrn: Sitze zu meiner Rechten, (35) bis ich deine Feinde lege zum Schemel deiner Fiif3e.” (36) Das ganze
Haus Israel nehme also mit Gewissheit zur Kenntnis, dass Gott ihn sowohl zum Herrn als auch zum
Gesalbten machte, diesen Jesus, den ihr kreuzigtet! ’*

Der Apostel Paulus bezieht Ps 2,7 in Apg 13,32.33 auf Christi Auferstehung:

Apg 13,32.33: ,Und wir sagen euch die gute Botschaft, die den Vitern zuteil gewordene Verheifsung: (33)
Gott hat diese fiir uns, ihre Kinder, zur Erfiillung gebracht, indem er Jesus zur Auferstehung brachte, wie
auch im zweiten Psalm geschrieben ist: ‘Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren. ’“

Die ,Geburt” des Sohnes in der Auferstehung setzt die Jungfrauengeburt (Lk 1,35) voraus. Dort hiel’ es:

Lk 1,32.35: ,Der wird grof$ sein und Sohn des Hiochsten genannt werden. Und Gott, der Herr, wird ihm den
Thron Davids, seines Vaters, geben. ... (35 M) Der Heilige Geist wird iiber dich kommen, und Kraft des
Héchsten wird dich tGiberschatten. Darum wird auch das Heilige, das geboren wird, Sohn Gottes genannt
werden.”

Waire er nicht als Mensch geboren worden, hatte er nicht auferstehen kénnen. Seit der Menschwerdung
Christi wurde er bereits ,Sohn“ genannt, und er nannte Gott seinen Vater (liber 100-mal im Joh-
Evangelium). Das ,Heute” von Ps 2,6-7 bezieht sich auf sein Kdnigtum. In der Auferstehung und Erhéhung
wurde er als Sohn Gottes , herausgestellt (0.: zum Sohn Gottes bestimmt, festgesetzt, erklart)”, wie der
Apostel Paulus in Rom 1,4 lehrt: ,,..., der mit der Auferstehung der Toten herausgestellt (0.: zum Sohn
Gottes bestimmt, festgesetzt, erklart) wurde als Sohn Gottes in Kraft nach dem Geist der Heiligkeit”.

Was die neue Schopfung betrifft, ist Christus der Erstgeborene (1Kor 15,20; Kol 1,15.18; Off 1,5; die Seinen
folgen ihm).

In der Auferstehung und Erhéhung wurde Jesus zum Herrn und Gesalbten (Messiaskonig) erklart. Christi
Auferstehung und Erh6hung ist gleichsam eine Geburt von oben, denn dort wurde der Christus aus dem
Tode zum Leben gebracht und von Gott zum Koénig geweiht (Ps 2,6-8).

Die ,,Geburt” von Ps 2,7 ist eine aus den Toten, aus welcher er in seiner Auferstehung als Erstgeborener
(Heb 1,6) der neuen Welt hervorgeht.

Kol 1,18: ,,... und er ist das Haupt des Leibes, der Gemeinde, der der Anfang ist, Erstgeborener von den
Toten, damit er in allem der Erste wiirde”

Off 1,5: ,und von Jesus Christus. [Er ist] der treue Zeuge, der Erstgeborene von den Toten und der Fiirst iiber
die Kénige der Erde”.

. Zur Frage der ,,ewigen Zeugung“ bzw. der ,,ewigen Geburt*

Nach traditioneller katholischer Theologie war Jesus Christus bereits vor der Menschwerdung Sohn Gottes.
Aber wer eine ,,ewige Sohnschaft” Christi annimmt, muss auch erklaren kénnen, wann der Sohn Gottes
gezeugt wurde. Man verkennt, dass Sohnschaft Zeugung voraussetzt und somit eine ,,ewige” Sohnschaft
eine ,,ewige” Zeugung voraussetzt. Manche Theologen sprechen von einer ,,ewigen Zeugung”, einem
»ewigen Gebédren”, in einem ewigen ,Heute”. Diese Lehre findet sich nicht in der Heiligen Schrift. Es gibt
weder im AT noch im NT einen Hinweis darauf.

Wenn Gott ewig zeugte, ware der Sohn Gottes ewig ein ,,Werdender”. Aber Christus floss nicht dauerhaft
aus dem Vater hervor.

(Nb: Wenn wir ein Wort in der Bibel haben, das unterschiedlich aufgefasst werden kann, und wir wahlen
nur eine Auffassung, handeln wir im Auslegungsprozess willkiirlich. Wir sind gezwungen diejenige
Bedeutung/Auffassung zu wahlen, die mit dem Rest der Heiligen Schrift in Einklang steht; denn die Schrift
behauptet, sie ware eine Harmonie. Die Harmonie, die in der Heiligen Schrift gegeben ist, ist zu wahren.

Seite 41 von 267



Wir sind also als Ubersetzer und Ausleger verpflichtet, den Ausdruck zu wahren, der mit den {ibrigen
biblischen Aussagen (ibereinstimmt.)
Die Heilige Schrift sagt an keiner Stelle, dass Jesus vor seiner Geburt ,,Sohn“ war.

Zu Kol 1,15.18:

Der Vater , befreite uns aus der Obrigkeit der Finsternis und versetzte uns in das Kénigreich des Sohnes
seiner Liebe”. ,In ihm“ —dem Sohn, der Konig ist — ,, haben wir die Erlédsung durch sein Blut, die Vergebung
der Stinden” (Kol 1,14; nach V. 14 steht ein Komma.) Paulus betont, wer unser Erl6ser ist, wer es ist, der am
Kreuz starb und heute mein Konig ist: der Eine, der das Ebenbild Gottes ist. Gott befreite mich durch
jemanden, der Sohn Gottes wurde, und zwar in der Jungfrauengeburt und in der Auferstehung — als
Erstgeborener der ganzen Schopfung.

Der Ausdruck ,Erstgeborener der ganzen Schopfung” bedeutet, er wurde als erster geboren. Der
»Erstgeborene” ist nicht nur der Erste in einer Reihe (i. S. v.: Ranghochste), sondern auch zeitlich der erste,
der geboren wird. Paulus schreibt in Kol 1 von der neuen Schopfung (Kol 1,15.18.20). Jesus Christus wurde
durch seine Auferstehung (V. 18) ,,der Anfang”, ,, der Erstgeborene von den Toten”. In diesem Sinne ist
Jesus Christus der Erste geworden (Kol 1,18): Erstgeborener derjenigen ,,ganzen” Schépfung, die durch
seine Auferstehung entstanden ist: die neue Schopfung. So ist der Auferstandene der Erstgeborene im
Zusammenhang der Heilsgeschichte.

Kol 1,20 ,,und durch ihn alles mit ihm selbst ganz zu verséhnen, nachdem er Frieden gestiftet hatte durch das
Blut seines Kreuzes, durch ihn, sei es das auf der Erde, sei es das in den Himmeln.” Wenn Jesus am Kreuz
unsere Slinde getragen hat, kann Gott nun, nachdem er uns gerettet hat, die ganze Welt neu machen. Und
diese Neuschopfung beginnt in der Auferstehung des Gesalbten. Mit ihr beginnt die Auferstehung einer
neuen Welt. Auf diese Weise wurde Jesus Christus der Erstgeborene der gesamten neuen Schopfung (Kol
1,15).

Warum ist Christus der Erstgeborene im Neuwerden der ganzen Schopfung? Kol 1,16.17: ,,..., weil in ihm
alles geschaffen (d. h.: neu geschaffen) wurde, das in den Himmeln (d. h.: Personen) und das auf der Erde ist
(d. h.: Personen), das Sichtbare und das Unsichtbare: seien es Throne (d. h.: Personen), seien es
Herrschaften (d. h.: Personen), seien es Erstrangige (d. h.: Personen), seien es Autoritdten (d. h.: Personen) —
alles ist durch ihn und fiir ihn geschaffen; (17) und er ist vor allem; und alles besteht in ihm.”

Zu Joh 1,18:

,Der einziggeborene Sohn, der zur Brust des Vaters [gewand(t] ist, der gab Aufschluss.”

Der Sohn ist ,,zum SchoR [o: zur Brust] des Vaters hin [gewandt]“.

Johannes und die Ubrigen Apostel sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit wie die eines Einziggeborenen
vom Vater (Joh 1,14). Der Ausdruck ,,Einziggeborener” (griech.: monogenees) setzt seine Geburt voraus,
aber nicht eine Geburt in der Ewigkeit, sondern in der Zeit.

Auch als Menschgewordener ist er ,,zur Brust des Vaters [gewandt]”, d. h. in die Gemeinschaftsrichtung zu
dem Vater hin. Er lebt mit dem Vater, er lebt ihn aus, erklart ihn, gibt Aufschluss. Er ist die lebendige
Darstellung und Erkldrung des Vaters.

Die Aussage, dass er, der Sohn, ,,zur Brust des Vaters hin“ ist, notigt nicht zu der Annahme, dass er bereits
vor der Geburt Sohn im SchoB des Vaters war. Es gibt keine Schriftstelle, die aussagt, dass er vor seiner
Geburt ,,Sohn“ war.

Auch der Ausdruck ,,da war ich SchoRRkind (eigtl.: Pflegling) bei ihm*in Spr 8,30 ist nicht ein Hinweis auf
eine ewige Sohnschaft des Gesalbten und ist keine Parallele zu Joh 1,18.

Spr 8,22-30 spricht nicht von dem Messias, sondern von der Weisheit Gottes. Wenn Jesus, der Messias, ,,
der uns von Gott her Weisheit wurde” (1Kor 1,30), heit das nicht, dass die Weisheit Gottes der Messias ist.
Die Anrede Gottes mit ,Vater” verwendet der Sohn seit seiner Menschwerdung. Daher ist das ,,Heute” von
Ps 2,7 auf die Auferstehung zu beziehen (so Paulus in Apg 13,33) oder als die Zeitspannte von der Geburt
bis zur Auferstehung zu fassen.

Seite 42 von 267



Zu Spr 30,4:

»Wer stieg auf zum Himmel und fuhr hernieder? Wer sammelte den Wind in seine Fiuste, wer band die
Wasser in ein Tuch? Wer richtete auf alle Enden der Erde? Was ist sein Name und was der Name seines
Sohnes, wenn du es weil3t?“

Der Apostel scheint nicht an Gott zu denken, sondern an Menschen. Delitzsch schreibt: ,Gibt es Gberhaupt,
fragt er, einen Menschen, der Himmel und Erde, Luft und Wasser, d. h., das Wesen und die innere
Beschaffenheit der sichtbaren und unsichtbaren Welt, die Quantitat und Ausdehnung der Elemente u. dgl.
mit seiner Macht und also auch seinem Wissen umspannte und durchdrange? Nenne mir diesen
Menschen, wenn du einen kennst, bei seinem Namen und bezeichne ihn mir familienmaRig genau —ich
wirde mich an ihn wenden, um von ihm zu lernen, was ich vergeblich bisher erstrebt habe. Aber es gibt
keinen solchen.”

Selbst dann, wenn man annehmen wiirde, der Autor dachte an Gott, konnte der Bezug auf den Sohn
hochsten im prophetischen Sinne (dhnlich wie Jes 9,5) verstanden werden. Damit ist die Lehre einer
»ewigen Sohnschaft” immer noch nicht biblisch belegt.

B: Zweiter Schriftbeleg: Gott ist sein Vater. Heb 1,5

1,5: ,,Und wiederum [heiBt es]: , Ich werde ihm Vater sein, und er wird mir Sohn sein.“

Das Zitat stammt aus 2Sam 7,13.14. Der Abschnitt 2Sam 7,11-16 bezieht sich auf Salomo, die Verse 13 und
14 werden dann aber auf den Messias Jesus angewandt.

Die VerheiBung gilt Davids Nachkommen, aber wegen Ungehorsam haben sie schlieBlich ihr Kénigtum
verloren. Der irdische Thron Davids und das Koénigtum Davids sind zerfallen. Das war fiir die alten Juden ein
grofles Problem. Der Dichter von Ps 89 ringt damit (Ps 89,50): ,, Wo sind deine friiheren Gnadenerweise,
Herr, die du David geschworen hast in deiner Treue?”

Die VerheiBung vom ewigen Thron Davids wurde dann in Jesus, dem Gesalbten, erfillt (2Tim 2,8: ,Jesus,
der Gesalbte, erweckt von den Toten, aus Davids Samen*“). Durch seine Auferstehung wurde er
herausgestellt als der Sohn Gottes, Jesus, der Gesalbte, unser Herr, ,,der mit cund infolge> [der]
Totenauferstehung herausgestellt wurde als Sohn Gottes in Kraft nach dem Geist der Heiligkeit“ (Rom 1,4).

Das Wort: ,,Ich werde ihm Vater sein, und ER wird mir Sohn sein“ meint, was es sagt. Im historischen
Kontext ist es auf Salomo bezogen, aber der Apostel Paulus wendet es auf Jesus, den Gesalbten, an.

Petrus sagte, erleuchtet vom Heiligen Geist Apg 2,29-31.36: ,,Mdnner, Briider! Es sei mir gestattet, mit
Freimiitigkeit zu euch zu sprechen von dem Stammvater David: .... (30) Da er also als Prophet <diente» und
wusste, dass Gott ihm mit einem Eid geschworen hatte, aus der Frucht seiner Lenden nach dem Fleisch den
Gesalbten zur Auferstehung zu bringen, damit er auf seinem Thron sitze, (31) redete er voraussehend von
der Auferstehung des Gesalbten, ... (36) Das ganze Haus Israel nehme also mit Gewissheit zur Kenntnis, dass
Gott ihn sowohl zum Herrn als auch zum Gesalbten machte, diesen Jesus, den ihr kreuzigtet!”

Die Beziehung Jesu zu Gott als seinem Vater ist einzigartig. Kein Engel, Prophet, Priester, Konig oder Dichter
wagte es im AT je, Gott seinen eigenen Vater zu nennen, auch Salomo nicht. Jesus nennt ihn im Joh-
Evangelium tGber 100mal seinen eigenen Vater und sich als seinen Sohn bzw. seinen ,,einziggeborenen”
(einzigen) Sohn.

Er lehrte die Jinger beten ,Unser Vater”, aber er betete nicht mit. Er war mehr als nur einer von vielen
S6hnen. Er war der eine und einzigartige Sohn Gottes.

Zu Maria Magdalena sagte er Joh 20,17: ,,Gehe aber hin zu meinen Briidern und sage ihnen: ‘Ich steige auf
zu meinem Vater und eurem Vater’”, er sagte nicht zu ,,unserem Vater”.

Dass er Gott seinen eigenen Vater nannte und sich damit zu einem einzigartigen Sohn Gottes machte,
brachte die judischen Fihrer in Wut Joh 5,18: ,, Deswegen suchten die Juden also noch mehr, ihn zu téten,
weil er nicht allein den Sabbat aufhob, sondern auch Gott [seinen] eigenen Vater nannte und <so» sich selbst
Gott gleich machte.”

Die Auferstehung Christi gab ihm Recht. Mit der Auferstehung der Toten wurden er , herausgestellt als
Sohn Gottes in Kraft nach dem Geist der Heiligkeit” (Rom 1,4).

Seite 43 von 267



Davids Linie wird nie aussterben. Gottes VerheiBung ist sichergestellt. Die Beziehung zwischen dem Vater
und seinem Sohn kann und wird nie aufgeldst werden. Die Zukunft ist in den Handen des Sohnes Gottes.
Paulus predigte Apg 13,30-35: ,,Aber Gott erweckte ihn von den Toten; (31) und mehrere Tage hindurch
erschien er denen, die mit ihm von Galilda nach Jerusalem hinaufgezogen waren, welche seine Zeugen sind
bei dem Volk. (32) Und wir sagen euch die gute Botschaft, die den Vitern zuteilgewordene Verheifsung:

(33) Gott hat diese fiir uns, ihre Kinder, zur Erfiillung gebracht, indem er Jesus zur Auferstehung brachte, wie
auch im zweiten Psalm geschrieben ist: ‘Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren. ’ {Ps 2,7} (34) Dass
er ihn zur Auferstehung von den Toten brachte als einen, der hinfort nicht zur Verwesung zuriickkehren
sollte, hat er so gesagt: ‘Ich werde euch die heiligen Gnadenerweise Davids geben, die treuen. ’ {Vgl. Jes
55,3.}(35) Darum sagt er auch an anderer [Stelle]: ‘Du wirst nicht zulassen, dass dein Heiliger Verwesung
sehe’ {Ps 16,10}.“

C: Dritter Schriftbeleg: Alle Engel Gottes werden ihm huldigen. Heb 1,6

V. 6:,,Wenn er aber, andererseits, den Erstgeborenen in das Weltreich einfiihrt, sagt er: Und es sollen
ihm huldigen alle Engel Gottes.” {5Mo 32,43 n. d. gr. Usg.; vgl. Ps 97,7}

Griechisch:"Otav 6€ maAwv eicayadyn TOV MPWTOTOKOV €1G THV oikoupévny Aéyel, Kal mpookuvnodtwooayv
aUTE Tavteg dyyeAot Bgod.

Worauf bezieht sich das Wort ,,wieder” (griech. palin)?

Eine Reihe von Auslegern verbindet palin (,,wieder”) mit dem Verb eisagagee (, er fiihrt ein”), sodass es sich
auf ein weiteres (0. zweites) Hereinkommen in die oikoumenee (Weltreich) bezieht. Sie zeigen auf, dass an
allen anderen Stellen im Hebraerbrief, wo palin vor einem Verb steht, es mit jenem Verb verbunden wird
(Heb 4,7;5,12; 6,1; 6,6).

Sie Ubersetzen: ,Wenn er aber wieder einfiihrt den Erstgeborenen ..., sagter: ...“

Aber der Zusammenhang spricht dafiir, dass palin hier verkniipfend verwendet wird. Der Verfasser des
Hebraerbriefes liebt es, Zitate aneinander zu reihen und verwendet palin gerne in Einleitungsformeln (,Und
wieder, ...“, z. B.in Heb 1,5; 2,13 A; 2,13M; 4,5; 10,30). Das ist hier wohl vorziehen, wie es auch die
altlateinischen und syrischen Ubersetzungen tun (,Hierauf wiederum, wenn er ... einfiihrt, sagt er: ...“).
(Vgl. LANE, WiLLIAM L.: Hebrews 1-8, Word Biblical Commentary. Bd. 47 A. Dallas, 1998, zur Stelle Heb 1,6)
So haben es z. B. folgende Ubersetzungen:

Neue Genfer Ubersetzung (Anm.): ,Und wiederum: Wenn er den Erstgeborenen in die Welt einfiihrt. ...“
Luther 1545 und 1912:,,Und abermals, da er einflhrt den Erstgeborenen in die Welt, spricht er: ...“

Kautz Weizacker: ,,Und wiederum, da er den Erstgeborenen auf den Erdkreis eingefihrt, da heildt es: ...“
Youngs Literal: ,and when again He may bring in the first-born to the world, He saith, ...“

Darby: ,,and again, when he brings in the firstborn into the habitable world, he says, ...

King James: And again, when he bringeth in the firstbegotten into the world, he saith, ...”

Auf welchen Zeitpunkt trifft das Einfilhren zu?

Ausleger sagen uns, die grammatische Formulierung des Zitates, im Gr. etwas eigentiimlich, weise in die
Zukunft. Aber wie weit in die Zukunft, ist nicht gesagt.

Der Gebrauch des gr. Wortes hotan mit Aor. Konj. beschreibt nie ein Ereignis oder eine Reihe von
Ereignissen als bereits in der Vergangenheit geschehen.

»Erstgeborener” dirfte auf V. 5 zurlickgehen und somit von der Auferstehung sprechen. Auch von daher
scheint das Einflhren ein Ereignis in der Zukunft zu sein, nach der Auferstehung also. Hier wahrscheinlich
unmittelbar nach der Auferstehung.

Aus welcher Quelle (aus welchem alttestamentlichen Text) wird zitiert?

Es gibt im gr. AT zwei Stellen, auf die der Verfasser Bezug nehmen kdénnte: 5Mo 32,43 und Ps 97,7.

Seite 44 von 267



In Ps 97,7 (gr. Usg.) heiRt es: proskiineesate autoo pantes hoi anggeloi autou (Huldigt ihm, alle seine Engel). In 5Mo 32,43 heift
es: kai proskiineesatoosan autoo pantes hiioi theou (Und es sollen ihm huldigen alle S6hne Gottes). ,,In einer Kopie dieses
Liedes,” (schreibt Dodds [bei Nicoll]) , die in der alexandrinischen LXX dem Psalter angehangt war, stand Engel statt S6hne — wie
in Heb 1,6 (kai proskiineesatoosan autoo pantes anggeloi theou).”

Der Satz (,Und es sollen ihm huldigen alle S6hne Gottes”) fehlt aber in den meisten lberlieferten hebraischen Manuskripten des
AT — und daher auch in unseren Ubersetzungen, denen die hebriischen Schriften des AT zugrunde liegen. Wir antworten: Eine
Moglichkeit ist, dass er irgendwie verloren gegangen war, wie auch in 1Sam 13,1 ein oder zwei Worter verloren gegangen sind.
Die andere Méglichkeit ist, dass die gr. Ubersetzung den Satz aus einem hebriischen Manuskript hat, in welchem der Satz
ungerechtfertigterweise in 5Mo 32,43 importiert worden war. GemaR F. M. Cross (The Ancient Library of Qumran, Duckworth,
1958, S. 135 u. 136) soll der Satz in der gr. Usg. von 5Mo 32,43 aus einem anderen hebriischen Text iibersetzt worden sein, der
diesen Satz aus Ps 97,7 in 5Mo 32,43 importiert hatte. Das ist aber eine reine Vermutung.

In Ps 97,7 steht statt ,,Engel Gottes” in der gr. Usg. ,,seine Engel“; und das Verb steht in der Befehlsform (,,Huldigt ihm, alle seine
Engel!“). Paulus kénnte also auch auf Ps 97 Bezug nehmen. M. Stuart pladiert dafir. (Siehe den Kommentar von M. Stuart
unten.)

Der Angebetete ist selbstverstandlich groBer als die Anbeter, was hiermit bewiesen werden soll.
Warum aber ein Text aus dem AT, der sich dort auf Jahweh bezieht, von dem Apostel hier auf den Sohn bezogen wird, ist unklar.

Was bedeutet in Heb 1,6 ,,Weltreich/Erdkreis“ (griech. oikoumenee)?

Oikoumenee ist ein alter griechischer Ausdruck, der sich damals auf die bewohnte Erde bezog, aber er ist zu
einem terminus techicus fir ,,Weltreich” (lokal oder global) geworden.

Oikoumenee bed. ,die bewohnte Welt” oder Teile davon; das Wort wird im globalen wie lokalen Sinne
verwendet; lokal z. B. in Jes 10,23 LXX (hebr. thebel: Jes 13,11; 14,17; 24,4; Ps 77,19). Der Umfang von
oikoumenee wird also vom Kontext bestimmt.

Als Philipp Il. Konig von Makedonien war, wurde Aristoteles als Lehrer des Kénigssohnes Alexander ins
Haus geholt. Seine Idee war es, alle Volker auf der Erde unter ein Dach (w.: unter einer Hausbleibe, griech.
oikou-menee) zu bringen; d. h., alle sollten in einem ,,Hause” (griech.: oikos) bleiben (griech.: menein).
Dieses ist eine Fortsetzung des alten Denkens der Menschen von Babel (1Mo 11).

Aber Gott hat die Menschen absichtlich in Familien unterteilt. Diese sind der Kern von Sippen. Die Erde
wird von Familien und Sippen und Volksstimmen bewohnt; sie haben ihre Grenzen. Aber die Menschen
wollen diese Grenzen lGberwinden und ,unter einem Dach” wohnen, d. h., eine einzige grolRe Familie bilden
— ohne Gott. Aber nach der Siinde Adams darf der Mensch nicht zu einer Einheit werden. Die Trennung der
Menschen sollte ja zur Zlichtigung der Menschen dienen, um zu verhindern, dass sie zu viel von sich halten.
Auch die Vielfalt der Sprachen dient dazu, sie getrennt zu halten.

Paulus sagt Apg 17,26.27 Gott ,,... machte er aus einem Blut jedes Volk der Menschen, dass sie (iber die
ganze Fléiche der Erde hin wohnen. Dabei hatte er Zeiten und Abgrenzungen ihres Wohnens angeordnet, die
zuvor festgesetzt worden waren, (27) damit sie den Herrn suchten, ob sie dann wohl nach ihm tasteten und
ihn féinden.”

Gott hat Grenzen eingefiihrt (Sprachen, Volksgruppen, Lander), damit die Menschen ihre Hilfsbedlrftigkeit
und Gottesabhangigkeit erkennen und sich deshalb an ihn wenden. So ist die Trennung der Menschen
untereinander gut, um sie zum Heil zu fihren. Wer diese Trennung aufheben will, stellt sich gegen den
Willen Gottes.

Die Romer haben den Begriff oikoumenee Gbernommen: Imperium Romanum (Rémisches Weltreich),
gleichsam eine sehr grolRe Ausdehnung der Stadt Rom.

Wir lernen: Gott griindet durch seinen Sohn — (iber die Auferstehung des , Erstgeborenen” — ein eigenes
»Weltreich“. Spater erfahren wir, dass es ein himmlisches ,Weltreich” (Imperium) ist.

Der Begriff proototokos (Erstgeborener)

Der Begriff ,Erstgeborener” in Heb 1,6 diirfte auf Heb 1,5 zurlickgehen. Damit wird der Gedanke von 1,2
(,den er zum Erben von allem einsetzte”) aufgegriffen. Der Begriff erinnert an Gottes VerheiRung an David
bezliglich der Errichtung seines ewigen Thrones: Ps 89,28-30: ,,Ja, ich werde ihn zum Erstgeborenen
machen, zum Héchsten Uber die Koénige der Erde. Auf ewig bewahre ich ihm meine Giite <und Treue», und

Seite 45 von 267



mein Bund soll ihm fest bleiben. Und ich setze seinen Samen ein fiir immer und seinen Thron wie die Tage
der Himmel.”

Wie Gott Israel ins verheiRene Land Kanaan einfiihrte, so flihrt Gott seinen erstgeborenen Sohn in seine
oikoumenee (sein Weltreich; sein Imperium) ein. Der Titel , Erstgeborener” (Ranghdochster) ist sehr passend
und geeignet, um die Vorrangstellung des Sohnes lber die Engel aufzuzeigen.

Zur ,,oikoumenee‘ ein Nachtrag:

Die oikoumenee (das Weltreich, das Imperium), in die Christus eingefiihrt wurde, ist jenes himmlische
Konigreich. Eingefiihrt wurde er mit der Inthronisation des Gesalbten zur Rechten Gottes (Heb 1,3.13).
Von der oikoumenee spricht Paulus dann wieder in Heb 2,5: ,denn nicht Engeln unterordnete er das
bevorstehende Weltreich, von dem wir reden.”

Von welchem Weltreich redet er?

In Heb 2,6ff zitiert er Ps 8. Ps 8 handelt von der diesseitigen Welt/Weltreich (oikoumenee), von dem
Menschen und dessen Bestimmung, ,Konig der Erde (0. des Landes)” zu sein (1Mo 1,28). Jene damalige
Welt aber war nicht die Vollendung, wie er im Folgenden aufzeigt (Heb 2,9): , Wir sehen aber ... Jesus,
wegen (und mittels) seines Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre gekrént”. Gott hat den ,Anflhrer ihres
Heils” durch Leiden hindurch zum Ziel, zur Vollendung, gebracht (Heb 2,10). So wurde der Gesalbte seinen
,Brudern” (Heb 2,11-13) ein barmherziger und treuer Hoherpriester (Heb 2,17), und als ewiger
Priesterkonig sitzt er, der , Erstgeborene” (Heb 1,5.6; 5,5) auf seinem ewigen Thron (Heb 1,13; 4,16; 7,25-
28; 8,1; 12,2) und zieht die Seinen, die ,vielen S6hne” (Heb 2,10.11) nach sich. In Heb 12,28 nennt der
Schreiber jenes ,bevorstehende Weltreich” (Heb 2,5) ein ,,unerschitterliches Konigreich”. In Heb 12,22
spricht er von einem ,,himmlischen Jerusalem®, und in Heb 13,13.14 schliel3t er: , So lasst uns nun zu ihm
hinausgehen, aufSerhalb des Heerlagers, und seine Schmach tragen, denn wir haben hier nicht eine
bleibende Stadt, sondern die kommende suchen wir.”

Abraham hoffte auf jenes himmlische Vaterland (Heb 11,10-16), und der Herr sagte vor Pilatus (Joh 18,36):
»Mein Konigreich ist nicht von dieser Welt.” Auch die alttestamentlichen Propheten sprachen von jenem
»,heuen”Jerusalem, dem neuen Himmel und dem neuen ,Land” (Jes 65,17ff), einem neuen, ewigen , Israel”
also. Jes 9,6: ,Der Mehrung der Herrschaft und des Friedens wird kein Ende sein auf dem Thron Davids und
liber seinem Kénigreich, es zu festigen und zu stlitzen durch Recht und Gerechtigkeit von nun an bis in
Ewigkeit.”

Somit wird klar, von welchem Weltreich Paulus in Heb 1,6 redet.

Kommentare zum Begriff oikoumenee:

Wir flihren hier einen Kommentar von William Lane (Word Biblical Commentary, WBC) an:

Die Bedeutung von oikoumenee ist umstritten. In der griechischen Bibel bedeutet oikoumenee lblicherweise bewohnbares Land,
im Gegensatz zur trockenen, unbewohnbaren Wiiste (z.B. 2Mo 16,35). In einem abgeleiteten Sinn wird damit die von Menschen
bewohnte Welt gemeint.

Der Kontext spricht vom Opfertod des Sohnes und seiner anschlieRenden Verherrlichung (Heb 1,3.4). Oikoumenee bezieht sich
also weder auf die Inkarnation noch auf die Parusie, sondern auf den Eintritt Christi in die himmlische Welt nach seinem
Opfertod. Der Eintritt Christi in die Welt (...) brachte die Erniedrigung mit sich, er war ,niedriger als die Engel” (Heb 2,7.9), aber
sein Eintritt in die oikoumenee hier bei unserer Stelle (Heb 1,6) bedeutete seine Inthronisierung und Erh6hung tber die Engel
(Heb 1,3-6) (...). Der Kontext erfordert, dass oikoumenee als die himmlische Welt des eschatologischen Heils verstanden wird, in
die der Sohn bei seiner Himmelfahrt eingegangen ist (...).

Diese Deutung wird in Heb 2,5 bestatigt, wo oikoumenee als ,die zukinftige Welt” (...) qualifiziert wird. Die Richtigkeit der
Deutung von oikoumenee in V. 6 im Lichte des umfassenderen Ausdrucks in Heb 2,5 ergibt sich daraus, dass es in beiden
Passagen um die Unterordnung der Engel unter den Sohn geht. AuRerdem dient in Heb 2,5 der angehangte Satz (...) ,,von dem
wir gesprochen haben”, dazu, die beiden Abschnitte miteinander zu verbinden. Die Einleitungsformel in Heb 1,6 dient also dazu,
den Anlass, bei dem den Engeln befohlen wurde, dem Sohn zu huldigen, mit der Verherrlichung zu identifizieren.

... der Schreiber des Hebraerbriefs versteht den Text als prophetisches Orakel Giber den Sohn bei seiner Verherrlichung. Wegen
der Uiberragenden Uberlegenheit des Sohnes wurde den Engeln befohlen, ihn anzubeten.“

Kommentar von Moses Stuart (Stuart, 1828; Bd. 2, S. 341-344). Andover: Mark Newman):
Heb 1,6: Otav 6& maAw ... Aéyey, (,wiederum auch, wenn er seinen Erstgeborenen in die Welt bringt, sagt er)

Seite 46 von 267



Qualifiziert maAw (,wiederum®) das Verb eisagagee (einfihre; hereinbringe)? Oder ist es so zu transponieren, TdAw 8¢, étav K. T.
A\.? Viele behaupten diese Transposition; und Abresch zitiert, was er als dhnliche Beispiele fiir eine Metathese bezeichnet, in Apg
13,27; 1Kor 4,18; 2Kor 7,6. Diese reichen jedoch nicht aus, um seine Position zu belegen. Wenn man die fragliche Transposition
zuldsst, muss man maAw, K. t. A. mit, wieder, d.h. an einer anderen Stelle der Schrift, GUbersetzen, wenn er usw. einleitet. Aber
diese Umstellung ist unnotig, selbst wenn man den hier gegebenen Sinn von ndAwv (wieder; andererseits; TJ) beibehalt; denn
man kann ebenso gut libersetzen, ,,aber wenn er an einer anderen Stelle einfiihrt usw.”

Man kénnte palin hier mit ,,im Gegenteil“ Ubersetzen, d. h. Gott spricht ganz anders zu den Engeln, wenn er seinen
Erstgeborenen in die Welt einfiihrt, namlich statt sie S6hne zu nennen, befiehlt er ihnen, seinen Sohn anzubeten. Siehe Wahls
Lex. zu maAw. .... SchlieBlich neige ich aber eher dazu, maAw hier so zu interpretieren, dass es wieder, d.h. zusatzlich zu dem
bereits Gesagten oder Festgestellten, bedeutet. Da aber die Stellung, die der Schreiber ihm gegeben hat, etwas anders ist als die
des vorangehenden kai maAwv (das den Satz oder die Behauptung einleitet, in dem es steht), nehme ich an, dass der Schreiber
mit der Verwendung von &€ maAwv im letzteren Fall den Gedanken vermitteln will, dass es sich bei dem, was er andeuten will, nur
um etwas Zusétzliches handelt und nicht einfach um ein zusatzliches Zitat aus der Schrift. Sicher ist, dass er bei anderen
Gelegenheiten, bei denen er mehrere Texte der Schrift fortlaufend zitiert, kat maAw in gleicher Weise vor jedem Zitat verwendet;
z. B. Heb 2,12.13. Die Behauptungen unseres Verfassers (nach der Auffassung, die ich von der Verwendung von &€ maAw hier
habe), wiirden so lauten: ,,Gott erklart in der Schrift, dass er den Messias, seinen Sohn, gezeugt hat; und weiter, dass er sein
Vater ist und der Messias sein Sohn; und Gott hat auch gesagt (was die Uberlegenheit Christi liber die Engel zeigt), dass alle
Engel ihn anbeten miissen. Auf diese Weise ist alles natirlich und einfach.

Als weiterer Grund fiir die von mir vorgenommene Ubersetzung kann hinzugefiigt werden, dass in V. 6 kein direkter Gegensatz
(zwischen den in V. 5 enthaltenen Erkldrungen, dass Gott den Messias, seinen Sohn, gezeugt hat und dass dieser der Sohn
Gottes, des Vaters, ist) zu finden ist. Dies ist ein ausreichender Grund, um hier die Ubersetzung zu vermeiden, die Storr, Wahl
und andere fir maAw gegeben haben, namlich ex adverso, hingegen = &£ évavrtiag. Ich zweifle nicht daran, dass mdAw eine
solche Bedeutung haben kann und manchmal auch hat; aber sie ist hier unnétig und insgesamt unwahrscheinlich. ...

EXCURSUS VI:

Da fast alle Kommentatoren unseres Briefes zugegeben haben, dass die eine oder andere dieser Stellen tatsachlich vom Apostel
zitiert wird, sollten die Schwierigkeiten, denen eine solche Annahme ausgesetzt ist, dargelegt werden.

In 5Mo 32,43 [LXX] finden sich genau die Worte, die in unserem Text vorkommen. Aber 1. man findet sie nur in der Septuaginta;
die hebrdische und alle alten Versionen lassen sie aus. 2. Die Abschriften der Septuaginta selbst sind sich nicht einig, was sie
betrifft. Der Codex Alex. liest uiot B0l anstelle von &yyelotl Beo0, und ein Codex in Oxford ldsst den ganzen Satz weg. 3. Das
Thema, das mit diesem Befehl an die Engel verbunden ist (wenn wir die Klausel in der Septuaginta als Teil des heiligen Textes
akzeptieren), hat keinen Bezug zum Messias. Der Kontext feiert den Sieg Gber die Feinde Israels, den Gott erringen wird.
Nachdem er gesagt hat, dass ,seine Pfeile blutgetrankt sein werden und sein Schwert Fleisch fressen wird, mit dem Blut der
Erschlagenen und der Gefangenen, von der Zeit an, da er sich an den Feinden racht;“ flgt die Septuaginta (nicht die hebraische)
sofort ein, ebdppavOnte oUpavol apa adT®, Kal mpookuvnodtwaoav alT® mavteg dyyehot Bgo0. Dies muss an der Stelle, wo es
steht, bedeuten: ,,Die Bewohner der himmlischen Welt sollen sich tiber den Sieg Gottes liber die Feinde seines Volkes freuen und
ihm ihre Anbetung erweisen. Aber der Messias scheint nirgendwo im Kontext angedeutet zu werden, geschweige denn als in die
Welt eingefiihrt beschrieben zu werden. Ich wiirde es daher fir sehr unwahrscheinlich halten, dass der Apostel, wenn er die
Heilige Schrift zitieren wollte, diese Schrift bei dieser Gelegenheit zitieren wollte; denn wir wissen nicht (es sei denn, es ist in
unserem Text angedeutet), dass die Juden seiner Zeit diese Stelle auf den Messias anzuwenden pflegten. Dennoch ist es maoglich,
dass er die Worte aus 5Mo 32,43 nur deshalb zitierte, weil sie geeignet waren, den Gedanken auszudriicken, den er zu
vermitteln beabsichtigte; so wie wir heute jeden Tag die Sprache der Schrift entlehnen, um unsere eigenen Vorstellungen
auszudriicken, ohne es in jedem Fall fiir notwendig zu halten, zu beweisen, dass die Worte, die wir verwenden, urspriinglich
dieselbe Bedeutung hatten, die wir ihnen in unserem Diskurs beimessen. Ein solcher Gebrauch wird bekanntlich nicht selten von
den Schreibern des Neuen Testaments von Stellen des Alten Testaments gemacht; und ein solcher, so behauptet Storr, wird hier
vom Apostel von den Worten der Septuaginta in 5Mo 32,43 gemacht.

Die Wahrscheinlichkeit spricht jedoch alles in allem dafiir, dass es sich um ein Zitat (wenn es denn notwendig ist, ein Zitat
anzunehmen) aus Ps 97,7 (LXX 96,7) handelt, wo die LXX hat, npookuviicate a0td mavteg dyyehol avtod, als Ubersetzung des
Heb. 0°798-22 ¥2-ngnwa, betet ihn an, alle ihr Elohim (Goétter/Engel; T)). Hier steht aUtol in der Septuaginta nach dyyelot, aber in
Hebr. 1,6 ist es ©gol, und katl in unserem Zitat fehlt in der Septuaginta. Aber jeder, der die Zitate des NT aus dem AT entweder
mit dem Hebraischen oder der Septuaginta verglichen hat, muss gesehen haben, dass nur sehr wenige von ihnen wortlich sind.
Die Abweichung des Zitats vom Original ist hier so gering und hat mit dem Sinn der Passage nichts zu tun, dass die Diskrepanz
kein Hindernis fur die Annahme ist, dass Ps 97,7 zitiert worden sein konnte. Dennoch scheint das Thema dieses Psalms auf den
ersten Blick nicht der Messias zu sein. Die universale Herrschaft Jehovas, sein Sieg liber seine Feinde, die Offenbarung seiner
Herrlichkeit vor allen Vélkern und die Verwirrung der Gétzendiener werden in diesem Zusammenhang gefeiert. Der Vers, aus
dem wir zitieren, lautet: ,Verwirrt seien alle, die Gotzenbildern dienen, die sich ihrer Gotzen riihmen, mpookuvrcate aUT®
Tavteg dyyelol Beol, 0°oR-22;“ d. h. ,,alle geschaffenen Dinge, die Objekte der Anbetung sind, sollen, anstatt Anbetung zu
empfangen, diese an Jehova richten. Jehova allein ist der eigentliche Gegenstand religioser Verehrung”.

... Es muss jedoch zugegeben werden, dass der 97. Psalm, wenn er auf den Messias angewandt werden sollte, einer derjenigen
ist, die in Bezug auf eine solche Anwendung viel weniger eindeutig und klar sind als einige andere. Die Juden pflegten, wie Kimchi
behauptet, alle Psalmen von Ps 93 bis Ps 101 auf den Messias zu beziehen. Wenn eine solche Erklarung zur Zeit des Paulus Ublich
war, wiirde sie dem hier vorgetragenen Appell zusatzliche Kraft verleihen.

Seite 47 von 267



... Angenommen, das hebraische Original des 97. Psalms bedeutet nur: ,,Betet ihn an, ihr alle, die ihr angebetet werdet”, und die
LXX-Ubersetzer tibersetzten dies so, wie es jetzt in ihrer Version steht, warum konnte Paulus sich nicht ihrer Worte bedienen, um
Tatsachen zu beschreiben, die in spateren Zeiten geschahen? Wenn du sagst: ,,Das wiirde nur eine falsche Ubersetzung des
Hebraischen durch die LXX und eine falsche Anwendung durch die Juden férdern®, so lautet die Antwort: Die Tatsache selbst ist
kein Fehler, namlich dass die Engel den Heiland anbeteten. Die Worte von Ps 97,7, so angewandt, bezeichnen das, was wirklich
wahr ist. Wenn die Juden, an die sie urspriinglich gerichtet waren, gewohnt waren, sie auf den Messias anzuwenden, dann ware
der Gebrauch, den der Apostel von ihnen macht, um so eindrucksvoller; und eindrucksvoll fiir eine Idee, die in der Wirklichkeit
begriindet ist, namlich dass der Sohn Gottes der Gegenstand der Engelsanbetung war. ...

Ich flir meinen Teil halte es nicht fiir notwendig, anzunehmen, dass der betreffende Satz Giberhaupt zitiert wird. Es ist doch nicht
unwahrscheinlich, dass der Verfasser nur sagen wollte: ,Der Vater, der den Sohn in die Welt setzte, sagte: npookuvnodtwoav K.
T. A. Die christlichen Juden, von denen man nicht annehmen kann, dass sie nicht wussten, was zur Zeit der Geburt des Erldsers
geschehen war, konnten kaum an der Bedeutung des Schreibers zweifeln. Damit ware die Schwierigkeit des Textes beseitigt.
Wenn aber auf einem Zitat bestanden wird, dann bin ich mit Storr geneigt, wie bereits vorgeschlagen, es als einfache
Verwendung einer Septuaginta-Phrase zu betrachten, um die eigenen Ideen des Apostels zu vermitteln. Doch die Deutung, die
auf der Anwendung des 97. Psalms auf den Messias beruht und die unseren Text als Zitat einer tatsdchlichen Prophezeiung
erklart, ist nicht unmoglich und vielleicht nicht einmal unwahrscheinlich.

Eine Frage bleibt jedoch noch offen. Wie konnten die LXX-Ubersetzer und Paulus nach ihnen 017§ mit Engeln (ibersetzen? Es
wird zugegeben, dass die groRe Mehrheit der Lexikographen und Kritiker in der Neuzeit den hier angegebenen Sinn des Wortes
ablehnt. Aber der Sprachgebrauch pladiert doch fiir diesen Sinn. Die Septuaginta gibt 2% (Gott) mit &yyelog wieder, in Hiob
20,15; und o728 mit dyye)oy, in Ps 8,6; 97,7 (Ps 96,7); Ps 137,1. Paulus folgt ihnen, indem er Ps 8,6 in Heb 2,7 zitiert; und auch
indem er Ps 97,7 in dem Vers vor uns zitiert, d. h. angenommen, dass er ihn tatsdchlich zitiert. Ist dies nicht ein hinreichender
Beweis dafiir, dass es bei den Juden einen usus loquendi (Sprachgebrauch) gab, der das Wort 0%12% gelegentlich zur Bezeichnung
von Engeln verwendete? Es wird zugegeben, dass Konige und Magistrate aufgrund ihres Ranges oder ihrer Wiirde Elohim
genannt werden. Ist es dann unwahrscheinlich, dass auch Engel o°777% genannt werden, die jetzt Giber die Menschen erhoben
sind, Heb 2,7?

(Soweit Stuart)

Ein Zitat aus Ps 104,4 iiber die Engel: Heb 1,7

,und einerseits sagt er in Bezug auf die Engel: ,Der seine Engel zu Winden macht und seine
244

Dienstleistenden zu einer Feuerflamme

Schnell wie der Wind, leuchtend, wie eine Feuerflamme. Das ist das Hochste, was ein Engel sein kann. Er
bleibt Bote. Nicht so der Sohn.

D: Vierter Schriftbeleg: Sein Thron besteht in Ewigkeit. Heb 1,8-12

Das eigentliche Zitat (Ps 45,7.8). Heb 1,8.9
Heb 1,8-9 ,,... andererseits in Bezug auf den Sohn: ,Dein Thron, Gott, [besteht bis] in den Aon der Aonen.
Ein Zepter der Aufrichtigkeit ist das Zepter deines Konigreiches. 9 Du liebtest Gerechtigkeit und hasstest
Gesetzwidrigkeit. Deswegen, Gott, salbte dein Gott dich mit Ol des Frohlockens <im Vorzug» vor deinen
Gefahrten’.”?

,Dein Thron, Gott, [besteht bis] in den Aon der Aonen”

Engel bleiben Dienende, der Sohn aber ist einer, der ewiglich auf dem Thron sitzt. Der Apostel des
Hebraerbriefes betont die Erhabenheit des Messias Uber die Engel. Er thront fiir alle Zeit. Sie thronen nicht,
sie dienen. Es ist undenkbar, dass Engel auf einem Thron sitzen.

,Dein Thron, Gott“:

Ps 45: Gott spricht zu Gott, ahnlich wie in Ps 110.
Christi Auferstehung hat gezeigt, dass Jesus von Nazareth der Sohn Gottes ist. Die Tatsache seiner
Auferstehung also verleiht dem 45. Psalm seine grolRe Bedeutung.

Zur Grammatik des Ausdrucks ,,dein Thron, o Gott“:

Seite 48 von 267



Es heillt nicht: ,,dein Thron ist Gott flir immer und ewig“. Auch nicht: , Gott ist dein Thron fiir immer und
ewig,”

Dieser Vorschlag wiirde der Colwell-Regel diametral widersprechen, Colwell sagte ja: , Bei bestimmten
Pradikatsnomen, die vor dem Verb stehen, fehlt normalerweise der Artikel.” (Colwell, A Definite Rule, S.
20)

Auch Wallace schreibt: ,Mit anderen Worten: Bei einem PN [Pradikatsnomen], das der Kopula vorausgeht
und das aus dem Kontext heraus eindeutig zu sein scheint, fehlt normalerweise der Artikel“ (Grammatik, S.
257)

Auch das Grammatik-Buch v. Siebenthal: ,§148b: Wird der Nominativ anstelle des Vokativs verwendet, so
tritt in der Koine typischerweise der Artikel hinzu.”

Deswegen wird es in Hebr 1,8 6 8ed¢ heiRen.

Und: §119b verweist als Beispiel auf Offb 15,3, der den vokativischen Gebrauch des Artikels auch schon
deutlich macht: ,6ikatat kai dAnBwai ai 660t cou, 6 BaotAeug TV €BvVY (,,gerecht und wahrhaftig deine
Wege, o K6nig der Nationen!“)

Zunichst miissen wir festhalten, dass im o.g. Ubersetzungsvorschlag ,,Dein Thron“ Pridikatsnomen ist und
nicht Subjekt. Begriindung: Gott ist thematisch gegeben, also Subjekt, das Rhema (Wort, TJ) ist , Thron“,
also Pradikatsnomen. Eine Kopula fehlt, erganzt wiirde diese aber so lauten: 6 Bpdvog cou [ich ergénze:
ESTIN] o 6¢0c.

Zusammengefasst wiirde das bedeuten: Die Neue-Welt-Ubersetzung behandelt Thron als Pradikatsnomen.
Im Griechischen steht jedoch der Artikel vor Thron. Daher widerspricht die Ubersetzung der Colwell-Regel,
dass bei Pradikatsnomen vor der Kopula KEIN Artikel steht. Somit ist die Ubersetzung der Neuen Welt
falsch. Thron kann kein vor der Kopula stehendes Pradikatsnomen sein, sonst misste der Artikel fehlen.
Die richtige Deutung ist somit, dass der Thron des Messias, Christus, fir immer und ewig sein wird. Sowohl|
im hebr. Bezugstext als auch in der Erwahnung in Heb 1,8 wird der Sohn Gottes als ,Gott“ angesprochen.
Aullerdem ist es theologisch unsinnig, dass Gott der Vater den Thron fiir den Sohn Gottes, Jesus Christus,
bilden wiirde. So eine falsche Aussage wiirde es in Gottes Wort nicht geben.

Was ist die Funktion von 6 8g6¢ ,,Gott“?

1. Es ist ein Vokativ [Alf, BIm, EBC, GNC, HNTC, Hu, Hwt, Lg(K), Lns, Mil, My, NCBC, NIC, NTC, TH, TNTC,
WBC; alle Ubersetzungen]: Dein Thron, o Gott, ist fiir immer. ... Dass der Sohn die erhabene Stellung mit
dem Vater teilt, verstarkt die Aussage Uber seine ewige Herrschaft [WBC]. In Psalm 45,6 ist der Adressat ein
kéniglicher Brautigam, und diese Sprache ist die Ubertreibung eines orientalischen Hofes; ein Kénig in der
Linie Davids war jedoch ein Reprasentant Gottes, und diese Beschreibung wiirde mit dem Kommen des
Messias vollstandig verwirklicht werden [NIC, TNTC].

Wenn wir uns das Original aus Psalm 45,8 ansehen, wird deutlich, dass die NET Bible es richtig auf den
Punkt bringt: ,Da der davidische Konig der Stellvertreter Gottes auf Erden ist, spricht der Psalmist ihn an,
als ware er der leibhaftige Gott.” Es geht also sowohl im Psalm selbst als auch im Zitat im Hebraerbrief um
Gott als im Vokativ stehend. Daher ist der Artikel davor normal und zu erwarten: 6 6g6¢. Der Herr Jesus
wird somit als ,,Gott” adressiert.

Choi/Arnold auf Seite 7 schreiben (sinngemaR), dass nach Fallen von Pronominalsuffixen ( 78032) wie in
unserem Fall oft ein Vokativ folgt: ,Also: Dein Thron, o Gott“. Das wiirde heilRen, dass mit dem
Pronominalsuffix (dein) sowieso schon eine Anrede eingeleitet wird, die dann mit dem Vokativ ihre
Fortsetzung findet.

In den hebr. Psalmen gibt es keine einzige Ausnahme (!) dafir, dass Gott angesprochen wird, dies zuvor mit
dem Pronominalsuffix (Dein) eingeleitet wurde und Gott dann KEIN Vokativ ist: Ps 36,8; 40,9; 45,7; 48,11;
69,30; 71,19.22; 76,7. D.h. in diesen Konstruktionen ist Gott immer adressiert, d.h. im Vokativ.

Auch vom inhaltlichen Zusammenhang der Stelle ist die Ubersetzung ,Gott ist dein Thron auf immer” nicht
moglich: ,In diesem Zusammenhang wird der Sohn den Engeln gegenlbergestellt und als weitaus besser
als sie dargestellt. Das Bild, dass Gott der Thron des Sohnes ist, scheint zu bedeuten, dass Gott seine

Seite 49 von 267



Autoritat ist. Wenn dem so ist, in welchem Sinne kdnnte dies nicht auch von den Engeln gesagt werden? In
welchem Sinne wird der Sohn also den Engeln gegenlibergestellt? Die ,,men...de“-Konstruktion, die V. 7 mit
V. 8 verbindet, verdeutlicht diesen Gegensatz: ,Einerseits sagt er von den Engeln...andererseits sagt er vom
Sohn.”

»Ein Zepter der Aufrichtigkeit ist das Zepter deines Konigreiches.”

Wenn der Messias kommen wiirde, um zu regieren: wie wiirde er regieren? Was fiir ein Regent wiirde er
sein? Wie wiirde seine Kdnigsherrschaft aussehen?

Die VerheilBung, dass es eines Tages ein Konigreich geben werde, in welchem vollkommene Gerechtigkeit
herrschen soll, beruht auf den vollkommenen Charakterziigen des Messias (vollkommene Liebe und
vollkommene Gerechtigkeit und Heiligkeit). Er ist der Mann der vollkommenen Liebe und Gerechtigkeit.

,,Du liebtest Gerechtigkeit und hasstest Gesetzwidrigkeit.”

Er liebte Gerechtigkeit in jeder Hinsicht. Er selbst blieb slindlos. In ihm ist nicht Stiinde. Und er duldet nicht
Siinde in seiner Umgebung. Gottes Gerechtigkeit muss aufrecht erhalten bleiben. Aber wenn er das will,
muss er alle Stinder vertilgen. Aber wie viele Menschen wiirden dann Gbrigbleiben? — Kein einziger. Nun
aber ist er nicht nur absolut heilig und gerecht, sondern er ist auch absolut vollkommen in seiner Liebe. Er
liebt die Stinder und will sie retten. Deshalb macht er sie sich nun zu Gerechten, passend fiir das Paradies
(Lk 23,40.42). Um Gottes Gerechtigkeit aufrecht zu erhalten und dennoch Siindern vergeben zu kdénnen,
gibt es nur einen Weg: Sein Blut muss flieBen — stellvertretend, als Opfer fiir uns. Und so nahm er unsere
Gesetzwidrigkeit auf sich.

Rom 3,25.26: ,,... den Gott «sich» darstellte als Siihnung durch den Glauben — durch sein Blut — zum Erweis
seiner Gerechtigkeit wegen des Hinweggehens liber die zuvor geschehenen Siinden 26 in der Zuriickhaltung
Gottes, im Blick auf die Erweisung seiner Gerechtigkeit in der gegenwdirtigen Zeit, um gerecht zu sein und zu
rechtfertigen den, der aus Glauben an Jesus [ist].”

2Kor 5,21 ,,... denn den, der Siinde nicht kannte, machte er fiir uns zur Siinde, damit wir in ihm Gerechtigkeit
Gottes wiirden.”

Und gerade dieses — so sagt Heb 1,9 (Ps 45,8) — ist der Grund, warum Gott ihn salbte und tber alle
,Gefahrten” setzte:

,Du liebtest Gerechtigkeit und hasstest Gesetzwidrigkeit. Deswegen, Gott, salbte dein Gott dich mit Ol
des Frohlockens <im Vorzug» vor deinen Gefahrten“.

Es war ein Freudentag, als Jesus kam (Lk 2,10.14). Und es war ein Freudentag, als Jesus in den Himmel
auffihr (Heb 12,2; Ps 16,11).

Vom Himmel her ist er in der Lage, ein Richter zu sein. Das Lamm, das fiir die Stinder starb, ist wiirdig, die
Heilsgeschichte zu Ende zu fiihren, zu richten und zu regieren: Off 5,9: ,Und sie singen ein neues Lied,
[dessen Worte] lauten: ,Du bist wiirdig, das Buch zu nehmen und seine Siegel zu 6ffnen, weil du
geschlachtet wurdest ...””

Off 5,11-13: ,Und ich sah, und ich hérte die Stimme vieler Engel um den Thron her und [die Stimme] der
lebenden Wesen und der Altesten und [die] von Tausenden mal Tausenden, 12 die sagten mit grofer,
<lauter» Stimme: ‘Wiirdig ist das Lamm, das geschlachtet worden ist, zu nehmen die Kraft — und Reichtum
und Weisheit und Stdrke und Ehre und Herrlichkeit und Lob!’ 13 Und jedes Geschépf, das in dem Himmel
und auf der Erde und unter der Erde und auf dem Meer ist — was es [an Orten] gibt und alles, was in ihnen
ist — horte ich sagen: ‘Dem, der auf dem Thron sitzt, und dem Lamm cgebiihren> [bis] in die Aonen der
Aonen das Lob und die Ehre und die Herrlichkeit und die Macht!”“

Seite 50 von 267



Ein Zusatz-Zitat zum Untergang der ersten Welt (d. h.: der alttestamentlichen Welt) und zum bleibenden
Bestehen Jahwehs. Heb 1,10-12

»-. und: Du, Herr, griindetest am Anfang die Erde, und die Himmel sind Werke deiner Hande. 11 Sie
werden vergehen, aber du bleibst. Und alle werden alt werden wie ein Kleid, 12 und du wirst sie wie ein
umbhiillendes [Kleidungsstiick] aufrollen, und sie werden verwandelt (gewechselt, ausgetauscht) werden.
Aber du bist derselbe, und deine Jahre werden kein Ende nehmen.“

Mit dem zusatzlichen Zitat aus Ps 102,26-28 will der Apostel belegen, dass die alte
(sinaitische/alttestamentliche) Schopfung vergehen werde, Gott aber bleibt.

Heb 1,11:,,... Und alle werden alt werden wie ein Kleid“:

Was heiBt ,alt werden“? , Alt werden” ist nicht negativ; es beschreibt eine Tatsache. , Alt sein“ heiRt: schon
lange da sein.

1,11 A: ,,Sie werden vergehen”

1,12M: ,sie werden verwandelt werden”, d. h. verandert werden. (Das Wort kann ,,austauschen;
verandern; verwandeln“ bed., wie Hebr 7,12; 12,27; vgl. Apg 6,14. Rdm 1,23; 1Kor 15,51.52; Gal 4,20

(Vgl.: Die Elemente ,,werden brennend sich auflésen” 2Petr 3,10; Off 21,1).

In 1Kor 15,51 verwendet Paulus dasselbe Wort ,,verwandelt werden”.

Heb 1,12: Im Vergehen des einen geschieht ein Austausch, ein Verwandelt-Werden.

So ist es mit der Bundeswelt. Die alte ,Welt” wird mit einer neuen ausgetauscht.

Es geht um das Vergehen der ersten Schépfung, der vom Sinai, und um das Kommen der neuen, der
geistlichen Schopfung.

Das ,,Gemachte” ist nicht nur die allg. Schépfung. Diese materielle Schépfung ist zwar nicht ausgeschlossen,
denn die Stiftshiitte und die Dinge des alten Bundes [Stadt, Land, Tempel, Opfertiere...] sind ja auch Teil der
materiellen Schopfung, aber mit dem, was vergeht, ist nicht die gesamte Materie gemeint, sondern
derjenige Teil der Materie, der mit dem alttestamentlichen Gottesdienst verbunden ist.

Also: Die erste (d. h.: die sinaitische) Schopfung ist diesseitig, materiell. Die Elemente davon wurden in 1Mo
1 geschaffen, aber in 2Mo 19ff (Sinai) in den Gottesdienst einbezogen.

Wenn er sagt ,sie werden vergehen”, hat er diejenigen Teile der Schopfung im Auge, die fiir die Welt des
alten Bundes von entscheidender Wichtigkeit waren: Land, Stadt, Tempel, Tempelutensilien, Opfer,
Priester, irdisches Volk etc. Diese werden vergehen.

— Sie sind 70 n. Chr. tatsachlich ,vergangen” (im Sinne von: ,verwandelt worden®).

D. h., mit dem Vergehen des materiellen Tempels und alttestamentliche Opferkultus (inkl. Jerusalem, Land,
Priestertum, Opfer) geschah eine Verwandlung: ein neuer Tempel entstand, einer der nicht mit
Menschenhdnden gemacht ist.

Vgl. 2Petr 3: Die Elemente (nicht der Globus, nicht der universelle physische Kosmos!) ,werden brennend
sich auflosen”

2Petr 3,10: ,Es wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb in der Nacht, an dem die Himmel mit
«Sausen und» Krachen vergehen werden; die Elemente” (die jlidischen/alttestamentlichen Elemente)
,werden sich brennend auflésen, und die Erde” (das Land) ,und die Werke darauf werden verbrannt
werden.”

Petrus sagt nicht, dass die ,,Erde” als Globus verbrannt wird, sondern die Werke und das Land!

(Man kann Gbrigens auch libersetzen: ,,und das Land, und [zwar] die Werke darauf, werden verbrannt
werden”.)

E: Flinfter Schriftbeleg: Er sitzt zur Rechten Gottes. Heb 1,13

»In Bezug auf welchen der Engel hat er jemals gesagt: ,Sitze zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde zum
Schemel deiner FiiBe lege’?”

Das Zitat ist aus Ps 110,1: ,Jahweh sagte zu meinem Herrn: ...“

Seite 51 von 267



Engel werden in der Heiligen Schrift manchmal ,S6hne Gottes” genannt. Aber zu keinem Engel hat Gott je
das gesagt, was er zu Davids Herrn sagte. Kein Engel wurde je von Gott eingeladen, in Gottes Gegenwart zu
sitzen. Engel sind Diener, nicht Herrscher. Diener stehen oder fliegen, um Gottes Befehle auszufiihren. Sie
sitzen nicht, schon gar nicht zur Rechten Gottes, am Ehrenplatz.

Diese Worte Gottes an den Messias haben weitreichende Bedeutung:

Erstens: Wenn David von dem Messias als seinen ,,Herrn” sprach, so ist der Messias mehr als nur Davids
»Sohn”.

Kein orientalischer Herrscher hatte je von seinem Sohn als seinem Herrn gesprochen. Jesus sagte in Lk 20,
41-44: ,Wie sagen sie: ‘Der Gesalbte ist Davids Sohn’ 42 — und David selbst sagt im Buch der Psalmen: ‘Es
sagte der Herr zu meinem Herrn: Sitze zu meiner Rechten, 43 bis ich deine Feinde zum Schemel deiner FiifSe
lege.” 44 David nennt ihn also ‘Herr’. Und wie ist er sein Sohn?“

Zweitens: Es gab also eine Zeit, in der der Sohn Gottes nicht zur Rechten Gottes sal8. D. h., der Vers setzt die
Erhéhung des Sohnes Gottes voraus.

Drittens: Ps 110 zeigt: Es gibt einen gottlichen Zeitplan. Der Psalm zeigt, dass die Unterwerfung der
(israelitischen) Feinde des (israelitischen) Messiasreiches nicht unmittelbar nach seiner Auferstehung und
Himmelfahrt erfolgen sollte. Es ist eine Zeit des Wartens eingeplant: ,Setze dich ..., bis ...“. Also eine
Interimsregierung des Messias, ehe das Gericht tiber die sinaitische Tempel-Ara (66-70 n. Chr.) stattfindet.
Das heiBt, die scheinbare Untatigkeit des Sohnes Gottes (in Bezug auf das Gericht tiber das Volk Israel und
den alttestamentlichen Aon) ist geplant. Wer das AT genau gelesen hatte, hatte wissen und erwarten
miussen, dass es genauso kommen wiirde, wie es kam; und dass der Messias nach seiner Erhéhung nicht
sofort in den Lauf der Geschichte Israels und Jerusalems eingreifen wirde.

Die Tatsache also, dass bis zu jenem Zeitpunkt der Abfassung des Hebraerbriefes nichts geschehen war,
war nicht ein Fehler gewesen, sondern ein bewusster Schritt in Gottes Zeit- und Heilsplan.

Aber bald (Heb 10,37) sollte das Warten voriiber sein. Dann wiirde der Sohn Gottes kommen, und dann
sollte ihm alles unterordnet werden (Heb 2,5-9 und 1Kor 15,24-28).

Fazit

So hat der Verfasser mit diesen Belegen bewiesen, dass der im AT verheilRene Messias der Sohn Gottes ist.
Und dass er nach seiner Auferstehung von den Toten zum Erstgeborenen geworden und weit liber die
Engel erhoht worden ist. Damit sind auch genligend Hinweise erbracht, dass dieser Messias nur jener Jesus
von Nazareth sein kann, der, der von Anfang an behauptete der Sohn Gottes zu sein und der am Kreuz sein
Leben hingab und der aus den Toten auferweckt wurde.

lll: Ein Kommentar des Apostels: Heb 1,14

,,Sind sie nicht alle Dienst leistende Geister, die zum Dienst ausgesandt werden — derer wegen, die im
Begriff sind, das Heil zu erben?”

Im Gegensatz zum Sohn sind die Engel Dienst leistende Geister. Jetzt schon dienen Engel — nicht nur dem
Erloser, sondern auch den Erlésten. Und wenn diese das kiinftige Heil erben, werden sie zusammen mit
dem Erl6ser liber die Engel gestellt sein.

Beachten wir die verschiedenen Worter fiir ,dienen”in V. 14.
»--. dienstleistende (griech. leitourgika) Geister, die zum Dienst (griech. diakonian) ausgesandt werden

"
.

Das erste Wort wird abgeleitet von dem Zeitwort leitourgein (Dienst leisten; einen Dienst darbringen, Apg
13,2; Rdbm 15,27; Heb 10,11.) und dem Hauptwort leitourgia (freiwillige Dienstleistung; ein Dienst aus
freien Stlicken; z. B. Lk 1,23; 2Kor 9,12; Phil 2,17) und wird oft auf den Dienst fiir Gott bezogen.

Die himmlischen Boten (d. i. Engel) haben einen doppelten Dienst. Sie stehen vor Gott und dienen ihm
(griech. leitourgein). Dann — auf sein GeheiR hin — dienen (griech. diakonein) sie den Menschen.

Seite 52 von 267



- Wir lernen: Darin sind die Engel uns ein Vorbild: Wir kdnnen nur dann den Menschen fruchtbar dienen
und fir Gott wirken, wenn wir vor Gott stehen, horwillig und bereit fir seinen Auftrag, bittend und ihm
huldigend, sein Angesicht anschauend. So warten wir auf sein GeheiR, auf seine Befehle, und fiihren sie
gehorsam aus. Aus dem immer neuen Stehen vor seinem Angesicht fliel3t uns die Kraft zu, unseren Briidern
und Mitmenschen zu dienen.

Der Verfasser zeigt den Lesern einerseits: Schaut, wie hoch Jesus ist! Und andererseits: Schaut, wie die
Engel dienen! Sie dienen auch uns. Wenn die Engel uns heute schon dienen, dann heil3t das, dass wir eines
Tages Uber sie erhoht werden (Heb 2,5ff). Daher die Aufforderung weiterhin auf das Wort Gottes zu achten
(Heb 2,1-4).

Wer hat in diesen Zitaten (V. 5.6.7.13) gesprochen?
Heb 1,13:,,In Bezug auf welchen der Engel hat er jemals gesagt ...“. Er, d. h. Gott. Das Schriftzitat wird auf
Gott bezogen.

- Wir lernen: Wenn die Heilige Schrift spricht, spricht Gott. Der Apostel will, dass die Leser von Anfang an
wissen: Gott hat gesprochen und hat Jesus hochgehalten. Heb 2,1: Deswegen, — weil Gott geredet hat, ...

c. Die Bedeutung dieser Aussagen fiir uns

Der Sohn Gottes, der hier geschildert wird, ist es, durch den Gott zu seinem Volk geredet hat.
Der Sohn Gottes ist es, der sich als himmlischer Hoherpriester zur Rechten Gottes gesetzt hat.
Derselbe ist es, der heute flir uns da ist.

d. Die Bedeutung der Aussagen des K. 1 fiir den Brief

Der Inhalt dieses Kapitels ist wegweisend fiir das, was folgt. Uberschriftartig stehen hier bereits
Wahrheiten, die der Leser von Anfang an zur Kenntnis nehmen soll. Das trifft in besonderer Weise zu fiir
die Person Jesu Christi.

. Er ist der Redner Gottes: V. 1. Auf den Ernst dieser Tatsache wird in Heb 2,1-3 und 12,25 hingewiesen.
. Erist schon jetzt der grolRe Priester Gottes: Heb 1,3.

. Auch sein Selbstopfer wird bereits hier erwahnt: Heb 1,3. Es nimmt dann im Folgenden einen
entscheidenden Platz ein: Heb 2,9.10; 7,27; 9,12.14.27; 10,5-10.

. Die Hauptlinien seiner Heilsgeschichte sind ebenfalls da, sodass der Leser sich daran orientieren kann:
- Christi Opfertod: V. 3

- Seine Auferstehung: V.5 A

- Seine Gegenwart: V. 5M

- Seine Konigsherrschaft: V. 7-9.13

. Es ist flir die Leser wichtig, dass von Anfang an die Gottessohnschaft des Messias unmissverstandlich klar
herausgestellt wird.

B. Die Mahnung, auf das Gehorte zu achten - Heb 2,1-5

»Deswegen haben wir umso mehr auf das zu achten, was wir hérten, damit wir nicht etwa [am Ziel]
vorbeitreiben, 2 denn wenn das durch Engel geredete Wort festgemacht <und bestatigt> wurde und jede
Ubertretung und jeder Ungehorsam gerechte Vergeltung empfing, 3 wie werden WIR entrinnen, wenn
wir ein derart gro8es Heil missachten? — welches seinen Anfang in der Verkiindigung durch den Herrn
nahm und [im Weitergeben] an uns von denen festgemacht <und bestatigt> wurde, die [ihn] gehort
hatten, 4 wobei Gott mit dazu Zeugnis gab mit Zeichen und auch Wundern und mancherlei
Kraftwirkungen und Austeilungen des Heiligen Geistes nach seinem Willen; 5 denn nicht Engeln
unterordnete er das kiinftige Weltreich, von dem wir reden.”

Seite 53 von 267



Der Apostel erldsst in dem Abschnitt Heb 2,1-5 seine erste Aufforderung zur Treue im Glauben. Die
Aufforderung selbst ist kurz, nur ein Teil des ersten Verses (V. 1 A). Der Rest ist Begriindung und
Bekraftigung.

1. Die Aufforderung als solche - Heb 2,1 A

,Deswegen haben wir umso mehr auf das zu achten, was wir hérten, damit wir nicht etwa [am Ziel]
vorbeitreiben, ...“

a. Wozu wird hier aufgefordert? Was soll man tun?

Man soll auf das Gehorte achten. Das bloRRe Vernehmen der biblischen Botschaft gentigt nicht. Man muss
hinhoren und nachdenken, bedenken. ,Achten” heif3t:

. zuhoren in dem Wissen, dass es hier um Leben und Tod geht;

. sich personlich unter das Wort Gottes stellen;

. Folgerungen aus dem Gehoérten ziehen, es bewahren und bewegen;

. stille halten, auch wenn es tief hineinschneidet (Heb 4,12).

b. Wer wird aufgefordert, Acht zu geben?

Wir, d. h., der Apostel und die Leser. Der Apostel stellt sich mit ihnen auf gleiche Stufe: ,,Auch ich habe es
zu achten. Bitte, tut es mit mir!“
Achtgeben ist das Gegenteil von missachten (Heb 2,3). Es geht um Treue.

¢. Was will die Aufforderung verhiiten?

e, damit wir nicht etwa [am Ziel] vorbeitreiben, ...“

Wenn sie nicht Acht geben, besteht die Gefahr, dass sie von der Botschaft und vom Heil abgleiten. Das
heiRt, das ewige Heil steht auf dem Spiel. Der Brief richtet sich an Christen.

Es wird hier ein Bild gebraucht: Der Schiffer lasst das Schiff leichtsinnig am Landesteg vorbeitreiben —
ungeachtet der Gefahr der reiBenden Stromung bis zum Wasserfall.

Sich dem Strom der Zeit und der Welt zu tGberlassen, schlieRt todliche Gefahren in sich. Der Glaubende
muss am Wort Gottes hangen. Nur so wird er davor bewahrt, von Irrlehren oder gottfeindlichen
Strémungen fortgerissen zu werden. Verwenden wir das Bild von einer nicht selbstfahrenden Fahre, die
angebunden ist: Das Seil ist das Wort Gottes; das Glauben ist das Festhalten am Seil.

Wie bleibt man treu? — Durch Achtgeben auf die Heilsbotschaft. Die ganze Bibel ist Heilsbotschaft
(,Evangelium®). Deshalb ist das ganze Wort Gottes zugleich auch ,, Wort Christi“.

2. Die Bekraftigung der Aufforderung - Heb 2,1-5

Wie wird die Zuverlassigkeit dieser neuen Botschaft herausgestrichen?

Woher haben wir die Sicherheit, dass das Wort des NT von Gott ist?

Der Apostel bekraftigt die Sicherheit und Bestatigung der Zuverlassigkeit des Wortes Gottes zweifach:

.In V. 1 weist er auf das in K. 1 Gesagte zurlick: Gott hat gesprochen im Sohn.

.Inden V. 2-4: Gott hat die Botschaft gottlich bekraftigt — durch Zeichen, Wunder und Geistausgiefungen.

a. Die Bekraftigung geschieht in einem Hinweis auf das in K. 1 Gesagte. Heb 2,1 A

,Deswegen haben wir umso mehr auf das [Wort] zu achten, das wir hérten ...”

Seite 54 von 267



Weswegen haben wir auf das Gehorte zu achten? — wegen des in K. 1 Gesagten:

. Weil Gott neu geredet hat — im <und durch den> Sohn

. Weil der Sohn héher ist als die Engel.

Deshalb missen wir auf das von ihm Geredete mehr achten als auf das durch Engel vermittelte Wort vom
Sinai. Nicht darauf zu achten, ware Unglaube.

Unglaube ist ...

. ein bewusstes, schuldhaftes Verhalten.

. Ungehorsam und Auflehnung gegen Gott.

. ein bewusstes Verachten Gottes und seines Wortes.

. der Beginn des Abfalls (,,Abfallen” heift: sich von Gott wegbegeben, griech aphisteemi (nomen:
apostasia; vgl. das Fremdwort ,Apostasie”); das ist ein bewusster und endgiiltiger Schritt, das Ende eines
langen Weges.

b. Die Bekraftigung geschieht durch einen Hinweis auf den geschichtlichen Anfang der
Heilsbotschaft. Heb 2,2-4

. Schon die alte Botschaft wurde gottlich bekraftigt. Heb 2,2

»,» denn wenn das durch Engel geredete Wort festgemacht «und bestitigt> wurde und jede Ubertretung
und jeder Ungehorsam gerechte Vergeltung empfing, ...“

Wir haben hier einen Hinweis auf den Anfang der alten Botschaft Gottes. Gott redete am Sinai. Er gab dem
Volk Gottes das Gesetz. Er tat dies durch Vermittlung von Engeln.

Apg 7,53:,,..., die ihr das Gesetz empfingt auf Anordnungen von [himmlischen] Boten ...”

Gal 3,19: ,,...angeordnet durch [himmlische] Boten in der Hand eines Mittlers.“

Gottes Gebot nicht zu befolgen, war eine ernste Angelegenheit. Ein Beispiel: Eines von den Geboten war
das Sabbatgebot.

4Mo 15,32-36: ,Und als die Kinder Israel in der Wiiste waren, da fanden sie einen Mann, der am
Sabbattage Holz auflas. 33 Und die ihn, Holz auflesend, gefunden hatten, brachten ihn zu Mose und zu
Aaron und zu der ganzen Gemeinde. 34 Und sie legten ihn in Gewahrsam, denn es war nicht genau
bestimmt, was ihm getan werden sollte. 35 Da sagte Jahweh zu Mose: ,Der Mann soll gewisslich getétet
werden; die ganze Gemeinde soll ihn aufSerhalb des Lagers steinigen.’ 36 Da fiihrte ihn die ganze Gemeinde
vor das Lager hinaus, und sie steinigten ihn, dass er starb, so wie Jahweh dem Mose geboten hatte.“

Man konnte fragen: Warum so streng? War das so schlimm? —Ja, sehr! Was war das Schlimme?

Gott hatte gesprochen. Wenn eines seiner Geschopfe Gott den Riicken kehrt und ignoriert, was Gott gesagt
hat, ist dies ein Schlag ins Angesicht Gottes — ungeachtet dessen, wie geringfligig das Vergehen war. Vgl.
Adams Siinde, 1Mo 3.

Ein Vater schaut seinem neunjahrigen Sohn in die Augen und sagt: ,Du horst jetzt auf zu spielen, putzt dir
die Zahne und gehst ins Bett!” Der Sohn reagiert nicht, spielt weiter. Ist das schlimm? — Sehr; denn er
drickt damit aus: Was mein Vater sagt, zahlt nicht. Er verachtet damit die Person des Vaters. — Wie viel
schlimmer ist es, Gott zu verachten!

Gott hat in dieser Endzeit des alten Zeitalters neu geredet im Sohn, sagt der Verfasser. Wenn dieses Reden
im Sohn ein Reden Gottes war und der Mensch nicht darauf eingeht, ist dies eine ernste Sache. Das friihere
Gotteswort, das vom Sinai, war von Engeln an die Menschen weitergegeben worden, das neue Gotteswort,
das Evangelium, durch den Herrn selbst. Ein Missachten des ersten wurde streng bestraft, wie viel strenger
wird ein Missachten des Zweiten bestraft werden!

Gott hat nicht lediglich eine Botschaft vermittelt. Nein, dieses Mal war er selbst die Botschaft. Er kam, starb
fir unsere Siinden, stand aus den Toten auf, stieg in den Himmel, setzte sich auf den Thron und bot
Vergebung und ewiges Leben an.

. Eine ernste Frage wird gestellt. Heb 2,3 A
Seite 55 von 267



., Wie werden wir entrinnen, wenn wir ein derart groRes Heil missachten?“

Welches Heil? Das eben (Heb 1,14) erwahnte; das Heil, das es zu ,,erben” gilt.

- €in derart groRes Heil“:

Das Wort des neuen Redens Gottes im Sohn ist gréfSer als Gottes Reden am Sinai. Jesus hat mehr und
GroReres geoffenbart als die Engel, denn er war das Reden Gottes in Person.

Was beinhaltet dieses Heil? — Vergebung, die Sohnschaft, einen bestdandigen freien Zugang zum Vater, ein
horendes Ohr im Himmel, ein Erbe, eine herrliche Zukunft, eine ,,Stadt”, ein ,, Konigreich”, ewige Herrschaft
im Himmel, einen Anker fiir die Seele, Trost, Befriedigung, Gewissheit, Freude, einen in Christi Ebenbild
veranderten Charakter, dazu viele liebende Miterldste im Himmel und auf Erden ...

Wer dieses herrliche neue Reden Gottes missachtet und ins Judentum zuriickkehrt, tritt den Sohn Gottes
mit FiBen (Heb 10,29), achtet das Bundesblut, durch das er auf seinen Glauben hin geheiligt war, fiir
wertlos (Heb 10,29), kreuzigt den Sohn Gottes von Neuem (Heb 6,6).

Sind die Hebrderchristen schon so tief gefallen? — Nein. Aber die Gefahr besteht. Darum die Warnung.
Solange jemandem eine Warnung gegeben wird, gibt es fir ihn noch Hoffnung.

. Die neue Botschaft wurde gottlich bekraftigt: Heb 2,3.4

»— welches seinen Anfang in der Verkiindigung durch den Herrn nahm und [im Weitergeben] an uns von
denen festgemacht wurde, die [ihn] gehort hatten, 4 wobei Gott mit dazu Zeugnis gab mit Zeichen und
auch Wundern und mancherlei Kraftwirkungen und Austeilungen des Heiligen Geistes nach seinem
Willen; ...“

Woher haben wir Sicherheit, dass das verkiindete Wort von Gott ist? — Wir haben zwei zuverlassige
Quellen:

Die Autoritiat des Herrn selbst, Heb 2,3

,welches seinen Anfang in der Verkiindigung durch den Herrn nahm*:

Das Heil und die Botschaft des Heils gehdren zusammen. Das Heil ist das Gehorte von V. 1. Im Wort Gottes
ist das Heil. Durch das lebendige und kraftige Wort Gottes (Heb 4,12; 1Petr 1,23) werden wir
wiedergeboren. Wir nehmen das Wort auf; der Heilige Geist (Joh 3,5-8) wendet es in unserem Leben an
und macht uns zu Gottes Kindern.

Die Fortsetzung der Heilsverkiindigung durch die Apostel 2,3 E

»--- und [im Weitergeben] an uns von denen festgemacht (bestatigt) wurde, die [ihn] gehort hatten”.

Die Apostel waren die Augen- und Ohrenzeugen Jesu. Die Jinger wurden im Umgang mit Jesus zu
unbedingter Wahrhaftigkeit erzogen. Sie gaben das Gehorte treu weiter.

Nb.: Wie konnten sie sich das alles merken?

. Gedachtnis ist eine Sache des Herzens. Was uns tief zu Herzen geht, pragt sich auch unserem Gedachtnis
ein.

. AuBBerdem war das Gedachtnis im Altertum besser geschult als unseres heute, das durch die vielen
Eindriicke geschwécht ist.

. Und der Heilige Geist erinnerte sie, Joh 14,26.

. Dass sie sich Notizen machten, ist nicht ausgeschlossen.

. Das unmittelbare Zeugnis Gottes durch Wunderzeichen und Wirkungen des Heiligen
Geistes. Heb 2,4

,wobei Gott mit dazu Zeugnis gab mit Zeichen und auch Wundern und mancherlei Kraftwirkungen und
Austeilungen des Heiligen Geistes nach seinem Willen*

Seite 56 von 267



Das war mitunter der Zweck der Wunder und Zeichen: gottliche Bestatigung der verkiindeten neuen
Botschaft. Apg 2,22; 10,38

Drei Fragen:
Wem wurde das Zeugnis ubergeben?

— Denen, ,die [den Herrn] gehort hatten®, mit dem die , Verkiindigung” den ,,Anfang” genommen hatte,
also den Aposteln des Herrn Jesus.

Wovon wurde das Zeugnis begleitet?

—Von ,Zeichen und auch Wundern und mancherlei Kraftwirkungen und Austeilungen des Heiligen Geistes”.
Davon wird in der Apostelgeschichte berichtet.

Wenn Wunder (gemeint sind Wunder im physischen Bereich) an der Tagesordnung waren, wiirden sie ihre
Bedeutung verlieren. Wenn sie zu haufig werden, fallen sie nicht mehr auf. In der ganzen Geschichte sind
Wunder héchst selten.

Die Wunder waren Zeichen, d. h.,, sie zeigten etwas: namlich, dass die neue Weltzeit, die geistliche, am
Anbrechen war. Nicht auf Wunder hin soll man glauben, sondern auf die Botschaft hin (Joh 4,48). Es ist
nicht unsere Aufgabe, das Sensationelle zu suchen, sondern, auf die Heilsbotschaft achtzugeben.

Wann geschahen die Zeichen, Wunder, Kraftwirkungen und offensichtlichen Austeilungen des
Heiligen Geistes?

- WObei Gott mit dazu Zeugnis gab mit Zeichen und auch Wundern ..."

schreibt der Apostel. Er spricht in der Vergangenheitsform, nicht in der Gegenwartsform. Das deutet darauf
hin, dass zur Zeit des Schreibens dieses Briefes die kontinuierlichen Wunder und Zeichen nicht mehr taglich
stattfanden. Das alles war zu jener Zeit bereits vergangene Geschichte.

- Wir lernen: Offensichtlich tut Gott heute nicht in Kontinuitét Wunder, nicht in Form von
Wundergnadengaben. Gott tut zwar noch einzelne Wunder, aber souveran. Manchmal handelt er
wunderbar auf das demiitige Bitten seiner Kinder hin.

,und Austeilungen des Heiligen Geistes nach seinem Willen“:

Wenn Gott Wundergnadengaben gibt und den Heiligen Geist auf eine offensichtliche Weise austeilt, dann
wo und wann er will. Er wollte nach Abschluss der apostolischen Zeit (d. h.: nach 70 n. Chr.) nicht mehr
zum Zweck der Bestatigung Wunder und Zeichen geben, jedenfalls nicht mehr in dem Mall wie am Anfang.
Der Apostel sagt nichts davon, dass es wieder so kommen wiirde, dass Gott Gbernatirliche Zeichen und
Wirkungen gibt. Die Art und Zahl der Wunder, die die Botschaft begleiten, bestimmt Gott — immer und
Uberall.

Die groRReren Wunder fanden im geistlichen Bereich statt: die Geistwirkungen in den Glaubigen.

- Nebenbei sei bemerkt, dass die Beweislast flir Wundergaben heute bei denen liegt, die behaupten, Gott
wirde heute genauso Wunder vollbringen wie damals. An jemanden, der behauptet, Gott tue heute noch
in derselben Weise und Haufigkeit Wunder, konnten wir die Fragen stellen: Wo sind die biblischen Belege
fiir eine solche Behauptung? Wo steht geschrieben, dass es die Wundergaben heute noch so geben sollte
wie damals? Dass Gott heute noch derselbe ist, bedeutet nicht, dass er dasselbe tun muss wie damals.

» - Nach seinem Willen“:

Das Austeilen des Heiligen Geistes geschieht nach dem Willen Gottes. D. h., es entsprach dem Willen und
den Verheillungen Gottes, den Menschen den Heiligen Geist zu geben. Gott ging dabei nicht willkirlich vor.
Er entschied nicht willkiirlich, wem er den Geist gab. Gott handelt nach Kriterien: jedem, der glaubt (Gal
3,2; Eph 1,13).

Seite 57 von 267



c. Die Bekraftigung geschieht durch einen Hinweis auf die Zukunft des Heils. Heb 2,5
. Zu beachten ist hier der Zusammenhang mit dem Vorangehenden.

»denn nicht Engeln unterordnete er das bevorstehende (zukiinftige; gr. mellousas) Weltreich, von dem
wir reden.”

,denn“:

Durch das ,, denn” wird der Satz der V. 1-4 in V. 5 fortgesetzt. V. 5 begriindet das eben Gesagte. Die
Bedeutung dieses Begriindungswortes ,,denn” darf nicht auRRer Sicht geraten, wenn man von
»,Unterordnung” und von ,,Engeln” liest. Diese Ausdriicke werden in den folgenden Versen thematisiert
werden.

Die Verse Heb 2,6ff. flihren diese Gedanken zwar weiter aus, aber im Moment (V. 5) ist es dem Apostel
wichtig, das eben Gesagte zu stiitzen. Da hat er kurz erklart, wie , die Krafte der kommenden Weltzeit”
(Heb 6,5) begonnen hatten, sich das Diesseitige zu unterordnen.

Daran waren Menschen beteiligt: zuerst unser Herr, als er im Fleisch unter uns weilte, dann seine Jiinger.
Und dieses geschah zur Bestatigung der Heilsbotschaft, die eine neue goéttliche Weltordnung ankiindigte.
Das Ziel dieser Botschaft ist das Heil. Dieses Ziel gilt es zu erreichen. Wer es missachtet, erreicht es nicht
(Heb 2,3).

Nicht die Engel sind es, denen diese neue Heilswelt unterstellt werden wird (Heb 2,5). Die Engel dienen den
Glaubigen, den Erben dieser neuen Heilswelt (Heb 1,14). Wird V. 5 von den Versen 1-4 abgerissen, gerat
diese Verbindung aus den Augen.

Mit dem durch den Sohn erworbenen Heil hat Gott nun vor, andere (zusammen mit dem Sohn) ,,in das
Weltreich einzufiihren”, denn es heil3t Heb 2,1.5:

,Deswegen haben wir umso mehr auf das zu achten, was wir hérten, damit wir nicht etwa [am Ziel]
vorbei treiben, ... denn nicht Engeln unterordnete er das kiinftige Weltreich, von dem wir reden.”

Heb 2,5: ,,das kiinftige Weltreich, von dem wir reden”.

Wovon redet er? — Von einem unverganglichen, ewigen Konigreich, Heb 12,28, einem, das nicht erschiittert
werden kann.

. Zu beachten ist hier der Begriff ,,Weltreich®.

Warum steht in Heb 2,5 oikoumenee (Weltreich, Imperium)? Das jlidische Zeitalter hatte seine
oikoumenee, sein theokratisches ,,Reich”, sein Land Kanaan, seine verheillene Ruhe im diesseitigen Land
mit seinem Berg Zion, sein Jerusalem, seinen Tempel. Ebenso hat das kommende Zeitalter seine
oikoumenee: seine Ruhe in Gott, sein himmlisches Land, seinen himmlischen Zion, sein himmlisches
Jerusalem, das unerschutterliche Kénigreich.

Wir lernen:
Das Weltreich ist ein ,kiinftiges*.

—im Gegensatz zu dem Weltreich (oikoumenee) der Menschen auf Erden.

In Ps 8 geht es um das ,Festland/Imperium*, das ,,Weltreich” (oikoumenee). Ps 8 spricht von dem
Menschen und dessen Bestimmung, Konig der Erde zu sein (1Mo 1,28). Die Erde aber war ein Testplatz,
nicht der letzte Platz. Gottes ewiges Weltreich wird im Himmel errichtet: Offb 21 spricht von einem ,neuen
Jerusalem” und einem ,,neuen Land”.

Seite 58 von 267



Das Weltreich ist ein untergeordnetes, aber nicht den Engeln.

Wer wird in jenem Reich herrschen? — Das wird hier nicht gesagt. Aber im Blick auf K. 1 ist klar: der Sohn
Gottes. Unser Erloser sitzt auf Gottes Thron und ist Herr. Er hat schon begonnen zu herrschen. Die
Heilsbotschaft miindet in seiner demnachst kommenden offenbaren Herrschaft. Nicht die Engel, sondern
der Herr, Jesus, der Gesalbte, wird regieren. Wegen seiner Erhéhung haben die Hebraerchristen auf die
Heilsbotschaft zu achten und ihm als ihrem Herrn zu gehorchen.

Der Apostel hat schon am Ende von K. 1 einen Hinweis gegeben, der ebenfalls zu beachten ist. Die
Hebraerchristen ,,erben” ein kiinftiges ,Heil” und werden als Erben bereits jetzt von Engeln bedient (Heb
1,14). Dieser Tatsache kommt besondere Bedeutung zu, wenn in den nachsten Versen zwei Aussagen
gemacht werden:

. Wir Menschen wurden niedriger gemacht als die Engel.

. Alles wird einmal dem Menschen unterordnet werden.

Auch wenn diese Aussagen im unmittelbaren Folgenden auf Jesus angewendet werden, so gehen wir nicht
fehl, wenn wir annehmen, dass hier in Heb 2,5 an ein Mitherrschen mit Christus gedacht wird (Off 22,5).
Diese Aussicht gehort zu dem ,,Heil”, von dem der Apostel in Heb 1,14 und 2,3 spricht, und davon, dass
dieses Heil nicht missachtet werden soll. Das Heil ist ndmlich das kommende Konigreich Gottes (Heb 2,3).
Wenn die Hebréaerchristen dieses Heil beachten und nicht missachten, wird dieses Heil fir sie die Form von
Mitherrschaft mit Christus annehmen.

Das Heil hat mehrere Aspekte. Es ist in der Vergangenheit Rettung von Siinde, in der Gegenwart
Bewahrung und in der Zukunft ein Erben des Konigreichs (bzw. der Kénigsherrschaft). Dieses Heil —in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — ist also ein zusatzlicher Beweggrund, weshalb wir auf die
Heilsbotschaft achten sollen.

Das Weltreich ist eines, von dem er bis jetzt gesprochen hat.

Spulen wir also zurlick.

. In Heb 1,1-3 sprach er von einem kiinftigen , Heil“, das als ,Ziel” verfehlt werden kdnnte.

. Nach Heb 1,14 ist dieses Heil eines, das geerbt werden soll.

. Nach demselben Vers sind die Engel Dienstboten der Heilserben.

. Nach Heb 1,7-14 sind die Engel Dienstleistende des Sohnes, der thront, dessen Herrschaft in einer
verwandelten Welt stattfindet.

. Nach Heb 1,2 ist der Sohn Erbe von allem.

. Das Heil ist also ein kiinftiges Weltreich, das von Hinzugeborenen mitgeerbt, also auch ihnen
untergeordnet wird.

d. Fazit

Eine groBe Zukunft ist davon abhédngig, ob man auf die Heilsbotschaft achtet oder nicht, eine
Heilsbotschaft, die der Herr und Erloser selbst verkiindete und die von seinen Sendboten weitergegeben
wurde und von Gott reichliche, libernatiirliche Bestatigung fand. In den weiteren Versen erklart nun der
Apostel, wie es zu dieser erstaunlichen Zukunft kommt.

Paulus hat eben kurz erklart, wie ,,die Krdfte/Kraftwirkungen der kommenden Weltzeit” (Heb 6,5)
begonnen hatten, sich das Diesseitige zu unterordnen. Daran waren Menschen beteiligt: zuerst unser Herr,
als er im Fleisch unter uns weilte, dann seine Jiinger. Und dieses geschah zur Bestatigung der
Heilsbotschaft, die eine neue gottliche Weltordnung ankiindigt. Das Ziel dieser Botschaft ist das Heil. Dieses
Ziel gilt es zu erreichen. Wer es missachtet, erreicht es nicht. Nicht die Engel sind es, denen diese neue
Heilswelt unterstellt werden wird (Heb 2,5). Die Engel dienen den Gldubigen, den Erben dieser neuen
Heilswelt (Heb 1,14).

Seite 59 von 267



C. Warum war der Sohn niedriger als die Engel - Heb 2,6-18

Die Gegenliberstellung — Jesus und die Engel — wird fortgesetzt. In Heb 1,4 hieR es: Er wurde ,,um so viel
besser als die Engel ..., als er einen vorziiglicheren Namen, der sie (iberragt, geerbt hat”.

In diesem Kapitel heil3t es: ,Wir sehen ... den, der ein wenig geringer als die Engel war” —als er
Menschensohn wurde, um nach dem Menschen ,,zu schauen”. Das Erdenleben Jesu Christi ist dann der
Weg hin zur Erhabenheit tiber die Engel. Wie wird dieses Ziel erreicht? In typischer Weise geht der Apostel
zum Anfang dieses Gedankens zurick.

1. Das Zitat Ps 8 und ein Kommentar (Vom Menschen und von den Engeln) - Heb 2,6-8

Wie kann Jesus groBer sein als die Engel, wenn er doch ganz und gar Mensch geworden ist? So lautet ein
Einwand, der sich nach K. 1 erheben kénnte. Der Apostel antwortet mit einem Zitat aus Ps. 8.

a. Das Zitat wird eingefiihrt - Heb 2,6 A

»Es bezeugte mit Ernst jemand an einer Stelle und sagte: ...“

Es handelt sich um eine Angelegenheit mit weitreichenden Folgen, die mit entsprechendem Ernst bezeugt
wird.

b. Eine zweifache Frage - Heb 2,6

»Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, oder der Sohn des Menschen, dass du nach ihm schaust
(o.: dich um ihn kimmerst)?“

In Ps 8 ist das hebraische Wort fiir ,,Mensch” (enosch) eines, das an seine Schwache und Verganglichkeit
erinnert. ,Sohn des Menschen” (hebr.: ben adam) erinnert daran, dass es mit dem Menschen bei seinen
Nachkommen nicht anders wird. Wenn nicht von aufen Hilfe kommt, steht es mit der Menschheit nicht
besonders gut.

Beim Begriff ,Sohn des Menschen” darf man nicht zu schnell an den Messias denken. Dazu ist kein Anlass.
Er gehort zwar zu den Menschensdhnen, ist der Sohn des Menschen, aber in Ps 8 ist allgemein vom
Menschen die Rede.

»Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, oder der Sohn des Menschen, dass du nach ihm schaust
(o.: dich um ihn kiimmerst)?“

Diese Frage ist an Gott gerichtet. Und der Betende bekennt, dass Gott nach dem Menschen schaut. Gott
denkt an ihn, vergisst ihn nicht, nimmt sich seiner an.

c. Eine vierfache Antwort - Heb 2,7.8 A

Was sagt Ps. 8 aus (iber das Vorhaben Gottes mit dem Menschen? Auf seine Frage: ,Was ist der Mensch?”
antwortet der Psalmist selbst:
,,Du lieBest ihn ein wenig geringer sein als die Engel.”

Wann lieR Gott den Menschen geringer sein? Nicht, als Adam in die Stinde fiel. Hier ist vom Menschen, wie
er aus der Hand Gottes kam, die Rede. Der Mensch (Adam) wurde von Anfang an geringer als die Engel
geschaffen.

»Mit Herrlichkeit und Ehre krontest du ihn, ...“
Eine Absicht Gottes bei der Erschaffung des Menschen, war seine Krénung mit Herrlichkeit und Ehre.

»Alles unterordnetest du [ihm und tatst es] unter seine Fiile und du setztest ihn liber die Werke deiner
Hande.”

Alles war dem Menschen unterordnet; vom Zusammenhang her gefolgert, schloss das die Engel mit ein.
Seite 60 von 267



Es werden vier Stufen in der Schépfung unterschieden: Gott (der Schopfer) und drei Arten von
geschaffenen lebenden Wesen: Engel, Menschen, Tiere (Ps 8). Es war Gottes Plan, dass der Mensch die
neue Welt zusammen mit Gott regiere.

ein wenig:
Der griech. Ausdruck brachii ti kann qualitativ (,,ein wenig geringer”) oder temporal (,flr kurze Zeit”)
gemeint sein. In Ps 8 ist er mit groBer Wahrscheinlichkeit qualitativ aufzufassen.

Wann lieR Gott den Menschen geringer sein? — Nicht, als der Mensch in die Stinde fiel. Hier ist vom
Menschen, wie er geplant war und wie er aus der Hand Gottes kam, die Rede.
Alles war dem Menschen unterordnet, auch die Engel waren — vom Plan her — dem Menschen unterordnet.

Keil zu Heb 2,7:

Das Wort D'07X mit und ohne Artikel wird wie bekannt haufig, wie nIn, zur Bezeichnung des wahren
Gottes gebraucht, aber oft auch von anderen Géttern, tiber die Jahweh (nIn') unendlich erhaben ist, z. B.
2Mo 18,13: D'n7xn 791 NNt i3, synonym mit 0*7x E 2Mo 15,11: nin' 0782 nN) ' wer ist unter den
Gottern gleich Jahweh, und in 1 Sam 28,13 bezeichnet 0'n7X ein Gberirdisches, himmlisches oder
geisterhaftes Wesen. Niemals aber steht 0'n'7x in der abstrakten Bedeutung ,Gottheit”, sondern stets
konkret in der Bed. eines gottlichen Wesens. Die Ubersetzung Ps. 8,6: ,du lieBest ihm nur wenig fehlen an
der Gottheit’ (Hupf. u.A.) verstoRt gegen den hebr. Sprachgebrauch; man kann nur ibersetzen: du lieRest
ihn wenig ermangeln, ein gottliches Wesen zu sein, oder den Géttern gleich zu sein. Die Ubersetzung von
n'n"7X durch &yy£Aoug ist also voll berechtigt. Da - nach alttestamentlicher Anschauung - Jahweh, der
wahre Gott Uber die D'n’X unendlich erhaben ist, so kann D'n'7X in unserer Psalmstelle nicht den wahren
Gott bezeichnen. Obgleich namlich der Mensch im Bilde Gottes geschaffen ist, so konnte doch David oder
ein anderer Psalmsanger ihn nicht mit Jahweh oder dem waren Gott in Vergleich stellen, sondern bei n'n'7x
nur an gottliche Wesen denken, tiber welche Jahweh unendlich erhaben ist. Die Gotter der Heiden aber, die
,S0 genannten Gotter” (Aeyopevol Beol, 1 Kor 8,5), sind auch nicht reine Gebilde menschlicher Vorstellung
und Aberglaubens, sondern obschon in den Vergleichen mit Gott n'7*7x% und n*720 Nichtige, Eitle, doch
nach heidnischer Anschauung tberirdische geistige Machte dawuovia, nach biblischer Anschauung: 112
D'N7X (Hi 1,6; 2,1; 38,7) Gottessohne, liberirdische Geistwesen, die als von Gott fir den Dienst der
Menschen bestellt ,,Engel” (&yyelot) heiken.

d. Der Kommentar des Apostels - Heb 2,8 M

»denn indem er ihm alles unterordnete, lieB er nichts, was ihm nicht untergeordnet [ware]. Nun sehen
wir aber noch nicht ihm alles untergeordnet.”

Die Herrschaft des Menschen ist vom Standpunkt des Verfassers aus noch zukliinftig. Es handelt sich um
eine VerheiBung.

,indem er ihm alles unterordnete”

Zur Zeitform des Verbs: Etwas Zukinftiges wird in der Vergangenheit gesagt. Oft sprechen wir auch im
Deutschen so. Wenn wir die Einrichtung einer Wohnung, in die wir einziehen wollen, planen, fragen wir z.
B. ,Wo hast du den Schrank hin platziert” — gemeint ist: am Plan.

Der Apostel nimmt die Aussage des Psalmisten in der Vergangenheitsform ernst, scheint ihr dann aber
gleich zu widersprechen.

Die Losung kdnnte darin liegen, dass es derselbe Gott ist, der Weltgeschichte und Heilsgeschichte schreibt.
Versuchen wir von daher uns ein Bild vom Verlauf der Ereignisse zu machen.

. Als Gott den Menschen schuf, diirfte er die Engel bereits erschaffen haben. (Vgl. Hi 38,7.) Den Menschen
lieR er —gemald Ps 8 —dann ,,ein wenig niedriger sein als die ,Machtigen’, d. h., als die Engel.

. Er krénte ihn mit Herrlichkeit und Ehre und setzte ihn Gber die Werke seiner Hande.

. Mit der Sinde Adams kam der Mensch unter die Herrschaft der Siinde.

Seite 61 von 267



. Aber bereits vor Erschaffung der Welt plante Gott ein, dass der Mensch, den er erschaffen wollte, mit
Gott regieren sollte. In diesem Sinne hat er den (kiinftig erschaffenen) Menschen im Voraus alles
untergeordnet.

»Alles unterordnetest du [ihm und tatst es] unter seine FiiBe”.

2. Die Anwendung der Psalmstelle in - Heb 2,9-18

Die Verwirklichung des gottlichen Planes geschieht tiber Jesus, unserem Herrn. Er nimmt die Stelle des
Menschen ein (Heb 2,9-18). Diese Verse zeigen, wie Jesus diese Prophetie erfiillt: Er schaut nach uns, sorgt
fur uns und zieht uns sich nach, sodass der Plan Gottes verwirklicht wird. Jesus als Menschensohn sollte
zusammen mit seinen Erlosten Uber den Engeln stehen.

a. Die Anwendung auf Jesus - Heb 2,9

»Wir sehen aber Jesus, den ein wenig geringer als [die] Boten <o.: Engel> Seienden, wegen des
Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre gekrént; er sollte ja durch Gnade Gottes fiir jeden ¢, zugunsten
eines jeden,» [den] Tod schmecken.”

Wie erreicht Gott sein Ziel? — durch einen Menschen: Jesus.

. »Wir sehen aber den ...“

Wir sehen einen bestimmten Menschen: Jesus.

Wo sieht man ihn? In der Botschaft von ihm, auf die man achtgeben soll. Der Apostel und jeder von uns,
wir konnen Jesus heute mit den natirlichen Augen nicht sehen. Das Wort der Christusbotschaft zeigt uns
Jesus. Wir sehen Jesus in der Heilsbotschaft (2Kor 4,4-6): ,,... das helle Licht der guten Botschaft von der
Herrlichkeit Christi, der Gottes Ebenbild ist; ... 6 ... Gott, der aus der Finsternis Licht scheinen hiefs, [ist es],
der in unseren Herzen schien, um leuchten zu lassen die Kenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Jesu
Christi.”

Vgl. Heb 3,1; 7,4; 10,25; 11,13; 12,2.3.15.25.

Dennoch ist die Aussage auch eine prophetische: Der Apostel offenbart hier: Jesus wiirde den Platz des
Menschen einnehmen und Ps 8 erfiillen. Gottes Plan war es gewesen, alles dem Menschen zu unterordnen.
Aber noch ist der Plan fiir uns Menschen nicht verwirklicht — wegen der Slinde Adames.

»Wir sehen aber Jesus, den ein wenig geringer als [die] Boten (Engel) Seienden,...“

Wann?

Der Mensch war von Anfang an geringer als die Engel.

Gottes Wort wurde Fleisch (Joh 1,14). Jesus kam. Er, der vollkommene Mensch, war — ebenso wie Adam —
geringer als die Engel.

. Wozu kam er?

... damit er durch die Gnade Gottes fiir jeden den Tod schmeckte”

In dem Sohn erschien ,,die Gnade Gottes, die allen Menschen heilbringende” (Tit 2,11). Die géttliche Liebe
zeigte sich in ihm fir uns alle, eine Liebe, die sich fir den siindigen Menschen hingab, um ihm zu vergeben
und wieder aufzuhelfen. Es ist gottliche Gnade (unverdiente Herablassung und unverdientes Geschenk
Gottes) uns gegenuiber, dass Jesus den Tod schmeckte.

Fir wen ,,schmeckte” Jesus den Tod? —

,fur jeden”

Wenn er flr jeden den Tod schmeckte, war/ist jeder des Todes schuldig. Jeder war/ist der urspriinglichen
Herrlichkeit und Ehre beraubt. Jesus kam, um jeden zu retten. Sein Sterben geschah zugunsten aller
Menschen. Er starb nicht nur fiir eine selektive Zahl.

Seite 62 von 267



,Den Tod schmecken“ heif3t hier: das Sterben als Leiden durchmachen, d. h., des Todes bis zur Génze
teilhaftig werden, den Tod durchleiden.

»Wir sehen ... Jesus“

»Jesus” war sein Name als Menschensohn. Er bedeutet: ,Jahweh rettet”, weil Gott durch Jesus Rettung
sandte.

»e-- Wegen <und mittels> des Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre gekrént ...“
Der Begriff ,Todesleiden” entspricht dem obigen Ausdruck: ,,den Tod schmeckte”.

Wozu lie Gott den Menschensohn Jesus niedriger sein als die Engel?
Um unseren Platz einzunehmen.
Inzwischen ist Jesus im Himmel, wir sehen ihn dort mit Herrlichkeit und Ehre gekront.

.. Wegen «und mittels> des Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre gekront ...“

Die griech. Praposition dia mit Akkusativ (wegen), mit der der Zusatz beginnt, verliert hier nicht ganz ihre
Bedeutung ,,durch” bzw. ,mittels”: Jesus Christus wurde wegen und mittels seines Leidens verherrlicht.
Vgl. Phil 2,9: ,Darum erhéhte Gott ihn auch (lber die Mafsen und gab ihm einen Namen, der (iber allen
Namen ist”,

Vgl. Off 5,9. ,Du bist wiirdig, das Buch zu nehmen und seine Siegel zu 6ffnen, weil du geschlachtet wurdest
und uns fiir Gott erkauftest mit deinem Blut”.

Es gibt einen Menschen, der zur Rechten des Thrones Gottes gekommen ist. Wie kam er dorthin? Nicht
trotz seiner Leiden, sondern wegen seiner Leiden.

In K. 1 legte der Apostel die erhabene Stellung Jesus Christi dar.

Wie kann es sein, dass derjenige der Messias sein sollte, in Jerusalem wie ein Verbrecher starb? Das war
der Stein des AnstoRes fir die Juden.

Die Apostel betonten in ihrer Verkiindigung, dass es von der Heiligen Schrift her notwendig war, dass der
Messias leiden sollte. Sie zeigten, wie alles im Einklang mit der alttestamentlichen Prophetie stand. Aber
die langersehnte Parusie (Ankunft) des Herrn zum Gericht Giber jene jludischen Feinde schien
hinausgeschoben zu sein. Die Schande, mit der das Christsein verbunden war, wuchs stetig. Der Druck der
Verfolgung wurde intensiver, und so manche unter den jiidischen Heiligen fingen an, zu wanken. ... Der
Apostel zeigt ihnen nun, dass Jesus der Messias ist — nicht trotz seiner Leiden, sondern wegen seiner
Leiden.

Jesus hat die volle Herrlichkeit und Ehre des Messias-Seins erhalten ,, wegen seines Todesleidens” (Heb
2,9). Der Apostel will deutlich machen, dass die Leiden Christi nicht ein bedauerliches Hindernis waren —
nicht etwas, das die Leser moglichst schnell vergessen sollten. Nein, sondern gerade der Leidensweg war
es, durch den der Messias seine Herrlichkeit erlangte, und danach wiirde er die vielen ,S6hne” (Heb 2,10)
mitnehmen zu der Herrlichkeit, die Gott fir sie zuvor bestimmt hatte. O wie gut war es fir die Leser, zu
wissen, dass ihre Leiden und die Leiden des Urhebers ihres Heils nicht ein Missgeschick im
Rettungsprogramm Gottes waren, sondern genau jenes Mittel, durch das sie, zusammen mit dem Messias,
zu der ihnen bestimmten Herrlichkeit gefiihrt werden sollten.

. mit Herrlichkeit und Ehre gekront ...“

Jesus ging durch Leiden zur Herrlichkeit. Die Leiden waren ein notwendiger Weg fiir die Herrlichkeit des
Herrn.

1Petr 1,11: ... forschend, auf welche oder welche Art Zeit hindeutete der Geist Christi, der in ihnen war, der
die fiir Christus [bestimmten] Leiden und die darauf folgenden Herrlichkeiten zuvor bezeugte”

Zuerst Leiden, danach Herrlichkeiten.

Der Apostel deutet hier indirekt an: So ist es auch bei euch Glaubigen. Leiden ist der Pfad zur Herrlichkeit.

Seite 63 von 267



1Petr 5,10: ,,Aber der Gott aller Gnade, der uns zu seiner ewigen Herrlichkeit in Christus Jesus rief, er selbst
mache euch, nachdem ihr ein Weniges gelitten habt, heil <und tiichtig>; er festige, stirke, griinde [euch].
Herrlichkeit und Ehre sind nicht dasselbe. Herrlichkeit ist der Glanz des Seins, Herrlichkeit ist das, was von
dem Wesen Jesu Christi herkommt. Ehre ist das, was man von einem hilt, die Achtung; hier: die Achtung,
die dem Herrn Jesus von anderen (von den Engeln und den Menschen in der Gemeinde Jesu)
entgegengebracht wird. Im Himmel ist Jesus herrlich, und er wird geehrt.

Der Apostel betont: Jesus Christus ist gekront. lhr braucht euch seiner vor den anderen nicht zu schamen.
Gottes Ziel ist, dass wir mit Christus regieren. Dieses Ziel hatte nicht erreicht werden kdnnen, wenn Jesus
nicht zu unseren Gunsten gelitten hatte.

— Wir lernen: Wir Heiligen auf Erden sind noch nicht zubereitet zum Regieren. Wir sind noch nicht
zubereitet fir die Stellung, die er jetzt hat. Lassen wir uns durch Leiden zubereiten! Die gegenwartige
Trainingszeit hier ristet auf die zukiinftige Regierungszeit dort. Im Englischen sagt man “training time here
for reigning time there”.

Zurlick zu V. 9:

Der Nebensatz ,,auf dass er durch die Gnade Gottes fiir jeden den Tod schmeckte” steht im Grundtext am
Satzende. Der Apostel hatte ihn nachgestellt. Inhaltlich muss er an ,,geringer ... gemacht” anschlieen. Die
Nachstellung kdnnte man im Dt. auch durch Bilden eines neuen Satzes darstellen:

»Wir sehen aber Jesus, den ein wenig geringer als [die] Boten <o.: Engel> Seienden, wegen des
Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre gekront; er sollte ja durch Gnade Gottes fiir jeden ¢, zugunsten
eines jeden,» [den] Tod schmecken.”

b. Der Apostel erklart einiges iiber die Bedeutung des Menschseins Jesu Christi - Heb 2,10-
18

Warum waren die Erniedrigung und die damit verbundenen Leiden fiir den Menschensohn notwendig?

. Es geziemte Gott, den Anfanger des Heils durch Leiden zum Ziel zu bringen. Heb 2,10-13

V. 10:,,... denn es ziemte ihm, um deswillen alle Dinge sind und durch den alle Dinge sind, der viele
Sohne [Vgl. V. 6.] zur Herrlichkeit [namlich zu der in V. 7.8 erwdhnten] brachte, den Anfanger ihres Heils
durch Leiden hindurch zum Ziel zu bringen”

Die Erniedrigung war notwendig, weil er durch die Leiden der Anfanger unseres Heils werden sollte.

. ,€s ziemte ihm“
. Wem ziemte es? — Gott. Das ergibt sich aus dem Zusammenhang.

»den Anfiihrer ihres Heils“

Der Wesfall ,ihres Heils” ist moglicherweise ein Wesfall der Richtungi. S. v.: ,,den Anfiihrer zu ihrem Heil
hin“, d. h., den, der sie zu ihrem Heil fihrt.

,durch Leiden hindurch zum Ziel zu bringen*

. Inwiefern geziemt es Gott, ihn durch Leiden zum Ziel zu fihren?

Es fallt auf, dass er dieses nicht ausdriicklich sagt. Der Apostel scheint es aber vorauszusetzen, sodass seine
Leser es bald aus dem Zusammenhang erkennen kdnnten. Wir werden uns also auch, unter Gebet, an die
Arbeit begeben missen, es herauszubekommen.

Wenn etwas dem Wesen Gottes geziemen soll, ist es eine Hilfe, etwas liber das Wesen Gottes zu wissen.
Die Schrift spricht von der Gréfse Gottes und von seinem Wesen. In diesem Fall scheint es um das Zweite zu

Seite 64 von 267



gehen: sein inneres, charakterliches Wesen. In dieser Hinsicht hat unser Gott zwei Kardinal-Eigenschaften,
die wie zwei Pole unterschiedlich sind, jedoch in vollkommener Harmonie miteinander: Heiligkeit
(Gerechtigkeit, Wahrheit, Zuverlassigkeit, Treue) und Liebe (Gnade, Gite, Freundlichkeit, Geduld, Sanftmut,
Barmherzigkeit).

Gibt es in unserem Text Hinweise auf bestimmte Eigenschaften Gottes? — Ja, es gibt zwei:

. In V. 9 sagt der Apostel: Dieses geschah, ,durch die Gnade Gottes”. D. h., seine Liebe (Joh 3,16)
veranlasste ihn, seinen Sohn hinzugeben, sodass dieser ,,fiir jeden den Tod schmeckte”. Es ziemt einem
Gott der Liebe so zu handeln.

.In V. 10 sagt der Apostel ,,durch Leiden hindurch” wird der Anfiihrer ihres Heils zum Ziel gebracht. Wenn
er nun in diesem Zeichen , Leiden” auf sich nimmt, sind es die Leiden (als Strafe), die Menschen wegen
ihrer Auflehnung gegen einen gerechten Gott auf sich gezogen hatten.

,»um deswillen alle Dinge sind“:

Gottes wegen sind alle Dinge. Alles wurde fiir Gott geschaffen. (Vgl. Off 4,11.) Nichts hat Selbstzweck. Er
will in der Mitte sein, auf dem Thron (Off 4,2). Auch wir Menschen wurden Gottes wegen geschaffen, d. h.,
um fir ihn da zu sein. Weil wir aber geslindigt haben, sandte er (weil er uns liebte und weil er
Gesetzwidrigkeit hasste) seinen Sohn, damit wir wieder ihm zugeordnet (,heilig“) seien. Jesus ging also den
Leidensweg, um uns wieder Gott zuzuordnen.

»der viele S6hne zur Herrlichkeit brachte“:

Durch den Gehorsamsweg und Leidensweg Jesu konnte Gott viele zur Herrlichkeit fiihren.

Die ,,vielen S6hne” stehen dem einen Sohn gegenliber.

An die Christen in Rom hatte Paulus geschrieben (R6m 5,19): ,,denn geradeso wie durch das
Nichtgehorchen des einen Menschen die Vielen zu Stindern gemacht wurden, so werden auch durch das
Gehorchen des Einen die Vielen zu Gerechten gemacht werden.”

Warum ziemte es Gott, dieses zu tun?

Die Antwort gibt V. 11:

»denn beide, der, der heiligt [d. i.: der Sohn], und die, die geheiligt werden [d. s. die S6hne, 2,10], sind
alle von einem, aus welchem Grunde er [der Anfanger zu ihrem Heil hin, der Heiligende] sich [als der
Sohn, der von Gott Erhohte,] nicht schamt, sie Briider zu nennen, ...“

— Wir lernen: Jesus Christus, der erhabene Sohn (K. 1), ist bereit, dich und mich als einen seiner
Verwandten anzuerkennen.

,die geheiligt werden*:
Heiligung beinhaltet zweierlei: Reinigung und Zuordnung.
Die Menschen, die Gott geschaffen hatte, also ,von“ ihm waren, waren in die Fremde gegangen, ,,in die
Irre” (Jes 53,6); und sie hatten sich mit allerlei Stinden verunreinigt. Es bedurfte also einer Reinigung und
einer Zuordnung zu Gott. Beides machte ,der Heiligende” moglich (1Petr 3,18). Das konnte aber nur
geschehen, wenn Gottes vollkommener Sohn sein Leben opferte.
Wir Menschen waren von Gott gemacht worden (Ps 8,6). Um uns zu retten, sandte Gott seinen Sohn. Der
Retter ging unseren Weg. Er litt zu unseren Gunsten. Christus ging den Gehorsams- und Leidensweg, um
uns wieder Gott zuzuordnen. So brachte er uns zum Ziel.
Heiligung ist nicht nur Zuordnung, sondern auch Absonderung. Zuordnung zieht automatisch eine
Absonderung nach sich.
Zur lllustration: Hier ist eine junge, heiratsfahige Frau. Sie wendet sich einem jungen Mann zu. In dem
MaRe, in dem sie sich ihm zuwendet, wendet sie sich von den anderen Mannern ab.
Als Mose das Zelt der Begegnung errichten wollte, brachten die Frauen in Israel willig ihre Kupferspiegel.
Wer den Spiegel abgegeben hatte, konnte ihn nicht mehr zurlicknehmen.

Seite 65 von 267



Ebenso ist es mit uns. Gott hat uns sich zugeordnet, sodass wir nun seinetwegen leben. Und wir dirfen und
sollen nun alles, was uns anvertraut ist, ihm zuordnen: unser Auto, unser Geld, unsere Zeit, Kraft,
Gesundheit und Wohnung. Alles diirfen und sollen wir dem Herrn widmen. Alles darf nun seinetwegen da
sein.

Zurick zu V. 11:
,aus welchem Grunde er sich nicht schamt, sie Briider zu nennen”

Als verherrlichter Mensch hat Jesus, der Gesalbte, nun viele Briider gewonnen.

Beide, der in der Auferstehung ,, Sohn“ Gewordene und wir, haben nun Gott, den Vater, zum Vater.

Und er schamt sich nicht, uns so zu nennen. Zu Maria sagte er (Joh 20,17): ,Gehe hin zu meinen Briidern
und sage ihnen: ‘Ich steige auf zu meinem Vater und eurem Vater und [zu] meinem Gott und eurem Gott.’
(Vgl. auch Mt 28,10.)

Er nennt uns seine Brider. Wir nennen ihn nicht unseren , Bruder”; wir nennen ihn unseren ,, Herrn“, weil
er das ist.

V. 12: ,,wenn er sagt: ,Ich werde deinen Namen meinen Briidern kundtun. Inmitten der Gemeinde werde
ich dir lobsingen’, ...“

Der Apostel zitiert einen Text aus Ps 22 (V. 23) und bezieht ihn auf den Messias.
Wenn die Gemeinde des Messias ein Loblied singt, ist der verherrlichte Herr zugegen. Wenn die Seinen mit
ihm Gemeinschaft haben und aus ihm leben und ihm singen, singt er, der Messias, mitten unter ihnen mit.

V. 13: ,,und [wenn er] wiederum [sagt]: ,Ich werde das Vertrauen auf ihn setzen’, und wiederum: ,Siehe,
ich und die Kinder, die Gott mir gab!"“

Das Zitat ist aus Jes 8,11-18. Paulus bezieht auch diesen Vers auf den Messias.

In Jes 8,11ff heildt es: ,,... so hat Jahweh zu mir gesprochen, indem seine Hand stark auf mir war und er mich
warnte, nicht auf dem Wege dieses Volkes zu wandeln: 12 Ihr sollt nicht alles Verschwérung nennen, was
dieses Volk Verschwérung nennt. Und fiirchtet nicht ihre Furcht und erschrecket nicht davor! 13 Jahweh der
Heerscharen, ihn haltet heilig. Und er soll eure Furcht sein, und er euer Schrecken. 14 Und er wird zum
Heiligtum sein; aber zum Stein des AnstofSes und zum Fels des Strauchelns den beiden Hdusern Israels, zur
Schlinge und zum Fallstrick den Bewohnern von Jerusalem. 15 Und viele unter ihnen werden straucheln und
werden fallen und zerschmettert und verstrickt und gefangen werden. — 16 Binde das Zeugnis zu! Versiegele
die Weisung unter meinen Jiingern, den Eingeweihten — 17 Aber ich will auf Jahweh harren, der sein
Angesicht vor dem Hause Jahwehs verbirgt, und will auf ihn warten <und hoffen». 18 Siehe! — ich und die
Kinder, die Jahweh mir gegeben hat. Wir sind zu Zeichen und Wundern [d. h.: zu zeichenhaften Bildern] in
Israel, von Jahweh der Heere aus, der auf dem Berge Zion wohnt.”

Jesaja und seine Umstdnde damals waren eine bildhafte Darstellung, ein Prototyp auf Jesus Christus.

In Jesaja und seinen Jiingern ziindete Gott ein Leuchtfeuer fiir das gesamte Volk an. Mitten unter einem
abgefallenen Volk Israel stand er da, er mit der Schar seiner Jiinger, die ihm glaubten. Sie werden hier seine
,Kinder” genannt.

Jesaja vertraute auf Gott und Gottes Ziele. ,Ich werde mein Vertrauen auf ihn setzen. Seht auf mich und die
Kinder, die Jahweh mir gegeben hat. Wir sind zu Zeichen und Wundern, in Israel geworden, von Jahweh der
Heere aus, der auf dem Berge Zion wohnt.”

Es war Gott, der ihm diese ,Kinder” gegeben hatte, der ihnen die Augen gedéffnet hatte, die Wahrheit
seiner Weissagungen zu erkennen. Und wenn Gott ihnen die Augen geodffnet hatte, dann war das ein
sicheres Zeichen und ein Unterpfand dafiir, dass Gott alle diese Weissagungen eines Tages erfillen wiirde.
— Jesajas Zuversicht waren diese Jiinger, die Gott ihm gegeben hatte.

Sechs Jahrhunderte spater stand Jesus mitten unter dem abgefallenen Volk Israel; er und die Schar seiner
Jiinger, die an ihn glaubten, die er seine ,,Kinder” (z. B. Joh 13,33) nannte. Er offenbarte ihnen das Wesen
Gottes, den Namen Gottes (Joh 17,6.7): ,,Ich offenbarte deinen Namen den Menschen, die du mir aus der
Welt gegeben hast. Dein waren sie, und mir hast du sie gegeben. Und dein Wort haben sie bewahrt. 7 Nun
sind sie zur Kenntnis gekommen, dass alles, was immer du mir gegeben hast, von dir her ist”.

Seite 66 von 267



Im Geist frohlockte er, wenn er sich diese Schar ansah und er sagte (Lk 10,21-23): ,,Ich bekenne dir Lob,
Vater, Herr des Himmels und der Erde, weil du dieses vor Weisen und Verstéindigen verbargst und es
Unmiindigen offenbartest. Ja, Vater! — weil es so vor dir ein Wohlgefallen fand. 22 Und zu seinen Jiingern
gewandt sagte er: ,Alles wurde mir libergeben von meinem Vater. Und niemand hat Kenntnis, wer der Sohn
ist, als nur der Vater, und wer der Vater ist, als nur der Sohn und wem immer [ihn] der Sohn offenbaren will.
23 Und er wandte sich den Jiingern gesondert zu und sagte: Selig die Augen, die schauen, was ihr schaut!”
Was war es, das sein Herz so sehr froh machte? Was hatte das Band der Zuneigung und Einheit mit dieser
Schar von Mannern so verstarkt? — die Tatsache, dass Gott in ihnen gewirkt und ihnen die Augen fir die
Wahrheit getffnet hatte! Die Tatsache, dass Gott sich dieser Schar offenbarte, erfiillte Jesus mit Liebe und
Freude, und mit der Gewissheit, dass Gott auch in Zukunft sich noch vielen Menschen offenbaren werde.
Noch oft sollte dieses geschehen — in vielen Menschen, bis das Land ,voll sein wird von der Erkenntnis
Jahwehs, gleichwie die Wasser den Meeresgrund bedecken” (Jes 11,9).

Ja, dafiir betete er (Joh 17,20-23): ,,Aber nicht fiir diese allein bitte ich dich, sondern auch fiir die, die durch
ihr Wort an mich glauben werden, 21 mit dem Ziel, dass alle eins seien, so wie du, Vater, in mir und ich in
dir, damit auch sie in uns eins seien, damit die Welt glaube, dass du mich sandtest. 22 Und ich, ich habe die
Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins seien, so wie wir eins sind — 23 Ich in
ihnen und du in mir —, damit sie zu vollendeter Einheit gebracht werden und damit die Welt erkenne, dass
du mich sandtest und dass du sie liebtest, so wie du mich liebtest.”

So eins machte er sich mit den Seinen. Und er schamte sich nicht, sich ganz auf ihre Stufe zu stellen.

Und in einem weiteren Punkt waren Jesaja und seine Jiinger ein Typus: Mitten unter dem abgefallenen
Volk waren sie ein Unterpfand dafiir, dass Gott eines Tages das treue Volk Israel (den Uberrest)
wiederherstellen wiirde. Sie waren der Wurzelstock, der Uberrest.

Jes 6,13: ,Und wenn dann der zehnte Teil darin (ibrig ist, wird auch dieser noch einmal vertilgt werden. Wie
bei der Terebinthe und der Eiche, von denen, wenn sie gefillt sind, noch ein Wurzelstock bleibt: Ein heiliger
Same wird sein Wurzelstock sein.”

Aus diesem Wurzelstock, diesem Baumstumpf, sollte Gott wieder einen Baum wachsen lassen. Israel werde
aus Babel zuriickgebracht und schlussendlich — in der Enderfiillung — véllig wiederhergestellt werden. So
war der so genannte ,Uberrest (R6m 11.1.2) zur Zeit des NT ein Zeichen und Unterpfand fiir die ,kiinftige”
Wiederherstellung des Volkes (R6m 11,15.16. Siehe die Auslegung des Romerbriefes, TJ.).

Der Verfasser ermutigt seine Leser: StoRt euch nicht an der Niedrigkeit Jesu. Dieser, den ihr von den
Evangelien her kennt, ging unsertwegen diesen niedrigen Weg des Leidens und Sterbens.

. Es war notig, dass er den ,,Brudern® gleichgemacht wurde, damit er ein barmherziger und
treuer Hoherpriester wiirde, der dem Volk wirklich helfen konnte. Heb 2,14-18

Der Sohn Gottes war in allem den Briidern nach dem Fleisch gleich. Er ging diesen Weg, um ein
mitfiihlender und treuer Hoherpriester zu werden und dem Volk wirklich helfen zu kénnen.

Der Weg, den Jesus ging, ist ein Weg der Barmherzigkeit. V. 14-16

,Da also ,die Kinder’ Fleisches und Blutes teilhaftig geworden sind, nahm auch er in gleicher und uns
nahekommender Weise an denselben teil, damit er durch den Tod den auer Wirksamkeit setzte, der die
Macht des Todes hat, das heifRt den Teufel, 15 und alle die losmachte, so viele durch Todesfurcht das
ganze Leben hindurch einer Sklaverei verfallen waren, 16 denn sicherlich nicht Engel fasst er cund nimmt
er an sichy, sondern Samen Abrahams fasst er <und nimmt er an sich» ...“

,Da also ,die Kinder’ Fleisches und Blutes teilhaftig geworden sind“ (Heb 2,14 A):

Heb 2,14 erklart 2,11. Alle Menschen sind von Fleisch und Blut; alle sind Geistwesen, die mit einem Leib
versehen sind. Jesus nahm an Fleisch und Blut teil, er war ganz Mensch.

Seite 67 von 267



,Da also ,die Kinder’ Fleisches und Blutes teilhaftig geworden sind, nahm auch er in gleicher und uns
nahekommender Weise an denselben teil“.

Was bedeutet ,,in gleicher <und uns nahekommender Weise»“.

Lange schreibt: ,,parapleesioos: nicht ein ermaRigtes homoioos (dhnlich); denn der Apostel sagt V. 17 kata
panta (in allem), und es wird nicht eine bloRe Analogie des Lebens Jesu mit einem wirklichen
Menschenleben behauptet, oder eine allgemeine Ahnlichkeit in gewissen, einzelnen Vergleichungspunkten,
durch welche ein einigermaRen verwandtes Verhaltnis entstanden ware. Es handelt sich hier gerade um
Hervorhebung der wahren und vollen Menschheit des Sohnes Gottes. Aber das Wort parapleesioos ist ...
nicht ,gleichfalls“ zu Gbersetzen oder , gleichermallen”, sondern es driickt die wirkliche Annaherung aus ...
Rém 8,3; Phil 2,7...“

Der Hauptsatz lautet: ,,Er nahm in gleicher Weise an denselben teil.“ Die Worter ,,in gleicher <und uns
nahekommender> Weise“ sind dem untergeordnet: Indem er so teilnahm, kam er uns nahe. Er war
Mensch wie wir. Und er ergriff uns, nahm uns an sich, zog uns nahe an sich heran (Heb 7,25).

e, damit er durch den Tod den auBer Wirksamkeit setzte, der die Macht des Todes hat, das heift den
Teufel, ...“:

Jesus lebte und starb, um die Wirksamkeit des Teufels auRer Kraft zu setzen. ,Hierzu wurde der Sohn
Gottes geoffenbart, damit er die Werke des Teufels auflose.” (1Joh 3,8).

Die Gnade wurde ,,offenbar gemacht durch die Erscheinung unseres Retters, Jesu, des Gesalbten, der den
Tod aufier Wirksamkeit setzte und Leben und Unverderblichkeit ans Licht brachte durch die gute Botschaft
(o.: infolge des Evangeliums; o.: im Rahmen des Evangeliums)“ (2Tim 1,10).

Der Herr, Jesus, der Gesalbte, hat nun die Schllissel des Hades (d. h.: des Todesbereiches) und des Todes; er
hat sie bekommen, und er behilt sie.

Off 1,17.18: ,Ich bin der Erste und der Letzte 18 und der Lebende. Ich wurde tot, und siehe!, ich bin lebend
in die Aonen der Aonen. Amen. Und ich habe die Schliissel des Todes und des Hades.”

-, und alle die losmachte, so viele <in» Todesfurcht das ganze Leben hindurch einer Sklaverei verfallen
waren” (Heb 2,15 A)

Angst ist eines der Grundprobleme der Glaubigen, an die der Hebraerbrief gerichtet ist. Christus befreit aus
der Furcht vor dem Tod. Er nimmt dem Teufel die Macht, Menschen in den Bann der Angst zu ziehen.

e, denn sicherlich nicht Engel ergreift er cund nimmt er an sich», sondern ‘Samen Abrahams’ ergreift er
«und nimmt er an sichy, ...“ (Heb 2,16)

Nicht Engeln naht er sich, nicht Engel zieht er an sich, nicht den Engeln hilft er. Gute Engel brauchen diese
Hilfe nicht, und bése bekommen sie nicht. Daher war es nicht fir sie nétig, in den eben erwahnten Tod zu
gehen.

e, SONdern Samen Abrahams*“:

Abraham, er braucht Hilfe; er war ein Siinder — und alle seine Kinder gleichfalls. Die Nachkommen
Abrahams waren des Heils bedirftig. In Mt 1,21 hieR es: ,Er (Jesus) wird sein Volk retten von ihren Siinden.”

e €rgreift er cund nimmt er an sich»:

Er ergreift und hilft.

Vgl. Jes 41,8-14: ,Du aber, Israel, mein Knecht, Jakob, den ich erwdhlt habe, Same Abrahams, meines
Freundes; 9 du, den ich ergriffen von den Enden der Erde und von ihren fernsten Gegenden her gerufen
habe, und zu welchem ich sagte: ,Du bist mein Knecht, ich habe dich erwdhlt und nicht verschmdht’— 10
Flirchte dich nicht, denn ich bin bei dir. Sieh nicht um dich <schaue nicht [éngstlich] umher>, denn ich bin
dein Gott. Ich stérke dich. Ja, ich helfe dir. Sei gewiss: Ja, ich stiitze dich mit der Rechten meiner
Gerechtigkeit. ... 13 denn ich, Jahweh, mache stark deine Rechte, dein Gott, der zu dir sagt: Fiirchte dich

Seite 68 von 267



nicht. Ich helfe dir.— 14 Fiirchte dich nicht, du Wurm Jakob, du Hdéuflein Israel; ich helfe dir, sagt Jahweh,
und dein Erléser ist der Heilige Israels.

— Wir sind vollig auf seine Hilfe angewiesen. Vgl. Heb 4,14-16.

Der Weg, den Jesus ging, ist ein notwendiger: 2,17.18

e, Weswegen es notwendig war, in allem den Briidern gleichgemacht zu werden, damit er ein
barmherziger und ein treuer Hohepriester wiirde in Bezug auf das, was Gott betraf, um zu siihnen die
Siinden des Volkes, 18 denn insofern er selbst als ein Gepriifter gelitten hat, kann er denen, die gepriift
werden, helfen; ...“

In welchem Sinne wurde Jesusbarmherzig?

. Achten wir hier auf den Hauptsatz (Heb 2,17 A):
,»€s war notwendig, in allem den Briidern gleichgemacht zu werden:

»in allem”:

Er war ganz Mensch, und als solcher teilte er gdnzlich das Leidenslos der Menschen. Und nicht nur das: Er
litt anstelle der Menschen, als er ihre Stinden siihnte.

. Achten wir auf den Grund der Notwendigkeit (Heb 2,17 A)

Warum war es notwendig? Siehe Heb 2,14.

Sie waren Menschen aus Fleisch und Blut. Um Mittler zu werden, musste er einer sein, der ebenfalls Fleisch
und Blut war.

. Achten wir auf die Absicht seines Leidensweges (Heb 2,17M)
,damit er ein barmherziger und treuer Hohepriester wiirde”

- In welchem Sinne barmherzig und treu?
. barmherzig, mitfihlend mit den Menschen. Er begab sich in dieselbe Lage.
. treu gegentiber Gott und den Menschen. Auf so einen kann man sich verlassen.

- In welchem Sinne ,,wird” er?

Nicht sein Charakter wurde anders. Er wurde Mensch, und als Mensch wurde er ein treuer und
barmherziger Hoherpriester. Auf dem Weg des Erfahrens von Leiden wurde er zu dem Hohenpriester, den
wir brauchten und brauchen.

- Was heiRt, ,ein Hohepriester, in dem, das Gott betrifft”?
. Alles betrifft Gott, denn wir slindigten gegen Gott; und er erloste uns wegen Gott und fiir Gott.
. Und es ist alles von Gott aus; die Versohnung geschah aufgrund von Gottes Initiative.

- Was war die Hauptaufgabe des Hohenpriesters? (Heb 2,17 E)
»ZU siihnen die Siinden des Volkes*

. Der Priester (lat.: pontifex, Briickenbauer; Briickenmacher) ist ein Mittler zwischen Gott und Menschen.

. Um die Verbindung Gott-Mensch herzustellen, war ein Hohepriester noétig, einer, der wirklich barmherzig
und treu war.

. Dazu identifizierte er sich ganz mit seinen Briidern.

»2u slihnen die Siinden des Volkes*
»Suhnen” bedeutet: Gott gnadig und verséhnlich stimmen durch ein Opfer.

Seite 69 von 267



. Achten wir auch auf die Anwendung (Heb 2,18)
., denn insofern er selbst als ein Gepriifter gelitten hat, kann er denen, die geprift werden, helfen”.

Es war notwendig, in allem den Bridern gleichgemacht zu werden, um jetzt helfen zu kénnen — als jemand,
der selber gelitten hatte.

Gelitten hat der Herr, Jesus, der Gesalbte, bis zum Tode. Das konnte kein bisheriger Hoherpriester. Jesus,
der Gesalbte, musste so weit gehen, so sehr leiden, damit er denen helfen kann, die durch Leiden gepriift
werden.

- als ein Gepriifter ... kann er denen, die gepriift werden, helfen:

Dadurch —insofern er selbst litt — kann er uns in unseren Versuchungen eine echte Hilfe sein. Er war ein
»Mann der Schmerzen und mit Leiden vertraut” (Jes 53,3). Als solcher kann er allen Gepriften helfen.
»Helfen“ ist hier ein Heilswort. Unser Hohepriester hilft uns (i. S. v.: bringt uns ins ewige Heil), indem er
unsere Sinden tilgt, uns bewahrt und uns ans Ziel bringt.

D. Betrachtet den Gesandten und treuen Hohenpriester! - Heb 3,1-6

»-; deswegen, heilige Briider, Teilhabende am himmlischen Ruf: Achtet auf den Gesandten und
Hohenpriester unseres Bekenntnisses, [den] Gesalbten, Jesus, 2 der treu war dem, der ihn [dazu]
machte, wie auch Mose in seinem ganzen Hause, 3 denn groBerer Herrlichkeit als Mose ist er gewiirdigt
in dem MaRBe wie der, der [ein Haus] herrichtete, mehr Ehre hat als das Haus, 4 denn jedes Haus wird von
jemandem hergerichtet. Aber der, der alles herrichtete, ist Gott. 5 Und Mose war treu in seinem ganzen
Hause als Bediener, zum Zeugnis von dem, das gesprochen werden sollte, 6 aber Christus als Sohn {iber
seinem Hause, dessen Haus wir sind, wenn wir nur die Freimiitigkeit und das Riihmen der Hoffnung als
einer festen <und bestatigten> bis zum Ende festhalten.”

1. Was bedeutet die Aufforderung ,,Achtet auf ... [den] Gesalbten, Jesus“? - Heb 3,1

— Wie achten wir heute auf Jesus?

. Es geht nicht um eine seelisch mystische Betrachtung.

. Es geht um seine Person und sein Leben, wie es in der Heiligen Schrift geschildert ist.

. Es geht um eine Glaubensbetrachtung.

. Die wichtigste Aufgabe des Lebens ist, Gott vor Augen zu haben und zu halten. Vgl. Ps 16,8. (Nach W.
Bauer bedeutet das Wort ,,achten”: ,die [inneren] Augen richten auf”.)

2. Was gibt Anlass zu dieser Aufforderung? - Heb 3,1 A

,deswegen, heilige Briider, Teilhaber am himmlischen Ruf: ...“

Weswegen sollen die Leser Jesus Christus betrachten? (vgl. K. 1-2)
,Deswegen”

— weil der Sohn Gottes so groR ist und fiir uns den Weg der Erniedrigung ging
—weil er in den Himmel fuhr, um uns sich nachzuziehen
— weil er ein treuer und barmherziger Hohepriester wurde.

3. Als welche sollen die Leser Jesus Christus betrachten?

,heilige Briider, Teilhabende am himmlischen Ruf

Seite 70 von 267



Beachten wir, wie die Christen hier betitelt werden.

a. Als heilige Briider

Der Apostel gebraucht bewusst diese Namen.

»Heilig” bedeutet nicht ,stindlos“, sondern ,,Gott zugeordnet”. Sie sind es und sollen es bleiben. Heb 2,11.
Sie gehoren Jesus, dem Gesalbten. Daher sollte es ihnen keine schwere Aufgabe sein, Jesus, den Gesalbten,
vor Augen zu haben, Jesus zu betrachten.

— Auch uns nicht. Jesus nahm einen Menschenleib an, damit wir seine geistlichen Briider werden kénnten.

b. Als Teilhabende am himmlischen Ruf

Der himmlische Ruf erging an alle. Alle sind Gerufene, aber nicht alle Erwahlte, weil die Erwahlung erst
nach dem Rufen kommt. Die, die auf den gottlichen Ruf hin antworten, bekommen an der ,Tur” die
Etikette ,, Gerufene”, weil sie dem Ruf geantwortet haben. Sie bekommen diese Bezeichnung in einem
neuen Sinn. Erwahlte sind sie, sobald sie in Christus sind.

Inwiefern ist der Ruf ein ,,himmlischer“? —

- weil er vom Himmel her geschieht.

- weil man zum Himmel gerufen wird. Gott hatte vor, uns eines Tages bei sich zu haben (Joh 14,1-3; 17,24;
1Thes 4,17). Der Ruf Gottes geschieht mit der Absicht, Menschen zum Himmel zu ziehen.

Nach der Heilswende ergeht der géttliche Ruf weiterhin an uns. Gott ruft uns, bis wir durch die Tore des
Himmels gegangen sind. (Vgl. 1Thes 5,24: ,,Treu ist der euch Rufende, ...“.) Als Christen folgen wir stets
diesem Ruf.

Der ,,himmlische Ruf“ spricht von Hoffnung, denn das Ziel des Rufes ist das Hoffnungsgut, d. h., das
verheillene Gut, welches Gegenstand unserer Hoffnung ist (Eph 4,1ff).

Als Teilhabende sind sie jetzt schon bei Christus. Und sie werden einst mit ihm sein, wenn sie sich von
ganzem Herzen weiterhin mit Christus befassen, denn er bringt sie zur Herrlichkeit (Heb 2,10.11).

4. Man soll auf Christus achten — als auf wen? - Heb 3,1.2

»Achtet auf den Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses, Christus Jesus, ...“

Wer und was ist der, auf den man achten soll? Wie wird er hier genannt?
Der volle Name Jesus Christus (o. Jesus, der Gesalbte,) kommt nur in Heb 3,1; 10,18; 13.8.21 vor; hier das
erste Mal.

Christus tragt hier mehrere Namen bzw. Titel:

— Jesus (hebr. Josua, Jehoschua, Jeschua) bedeutet ,Gott ist Retter” bzw. ,,Gott ist Heil“. Wenn der Herr
diesen Namen tragt, steht dieser Name im Zeichen von ,Gott unter uns” bzw. ,,Gott mit uns“ (hebr.
Immanu-el). Jesus bekommt diesen Namen, weil er der Gott unter uns ist, der Gott mit uns, der sein Volk
retten wird von ihren Stinden (Mt 1,21).

— Christus (hebr. Maschiach, d. i. Messias) bedeutet , Gesalbter”. Er wird von Gott als der Schénste
herausgestellt, der verheiRene Erldser, der von Gott gesalbte Konig (Apg 2,36), Priester (Ps 110) und
Prophet (Apg 10,38; Jes 61,1).

— Gesandter (griech. apostolos, lat. missionarius), Apostel, Missionar, Sendbote: Er ist von Gott gesandt mit
einem besonderen Auftrag. (Vgl. Joh 20,21.) Ein ,,Apostel” ist jemand, der aus dem Leben
herausgenommen ist, um sich einer besonderen Aufgabe zu widmen. Die Ausfiihrung seiner Aufgabe
geschieht ganzlich im Zeichen des Senders.

— Hohepriester. Als Apostel/Gesandter vertritt er Gott vor uns (Mal 2,6.7.8). Als Hohepriester vertritt er uns
vor Gott.

— Treuer (Heb 3,2). Er heifdt so, ...

Seite 71 von 267



. weil er dem Vater die Treue hielt — und hilt.

. weil er als Sohn seinem Haus treu vorsteht (Heb 3,2 A).

Die Israeliten hatten Mose und Aaron. Wir haben Christus, den Gesandten, und Christus, den treuen und
barmherzigen Hohenpriester.

a. Als Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses. - Heb 3,1

Hier haben wir die Botschaft unseres Briefes. Jesus Christus ist der Gesandte Gottes und der Hohepriester
unseres Bekenntnisses.

»Bekennen“ bedeutet , dasselbe sagen”. Ein Bekenntnis ist eine Aussage, die wiederholt (also ,dasselbe
sagt”), was ein anderer gesagt hat.

,2unseres Bekenntnisses“:

Was sollen wir bekennen?

. Die Wahrheiten des Wortes Gottes. Wir dirfen nicht abweichen vom Wiederholen der Wahrheit Gottes.
. Jesus als unseren Hohenpriester. Er hat uns den Weg ins Heiligtum gebahnt. Die Hauptbotschaft der K. 1-
10 dieses Briefes lautet: Jesus ist der von Gott gesandte Hohepriester, der Sendbote Gottes, der Gottes
neues (und abschlieRendes) Reden Gottes an uns ist.

b. Als Treuen, der dem Vater, der ihn zum Hohenpriester machte, die Treue hielt. - Heb 3,2

Rom 15,8: ,Jesus Christus ist ein Diener geworden der Beschneidung um der Wahrhaftigkeit Gottes willen,
um die Verheifsungen der Viiter zu bestdtigen”. (Vgl. auch 2Kor 1,19-20 und Off 3,14.)

,der treu war dem, der ihn [dazu] machte”

—namlich zum Sendboten und Hohenpriester (Heb 5,4.5). Der Zusammenhang verlangt im Deutschen die
Erganzung , dazu”: zum Hohenpriester. Es geht um seine Stellung zwischen Gott und seinem Volk.

5. In welchem Sinne ist das Wort ,Haus” in diesem Abschnitt aufzufassen?

- Das Haus ist ein Volk (vgl. ,,Haus Jakobs“, ,Haus Israel”), ein Reich (vgl. oikoumenee, Weltreich, K. 2)
- Das Haus ist das Gottesvolk in mehreren Zeitraumen: zur Zeit des alten Bundes und zur Zeit des neuen
Bundes.

6. Warum soll man auf Jesus Christus achten? - Heb 3,2-6

a. Weil Christus eine gewisse Fortsetzung von Mose ist. - Heb 3,2 E

»e-der treu war dem, der ihn [dazu] machte, wie auch Mose in seinem ganzen Hause”.

Das Gesetz wurde einem besonderen Mann ibergeben: Mose gab treu Gottes Anweisungen weiter und
befolgte sie (4Mo 12,3.7.8). Die Juden sagten daher voller Stolz , Wir sind des Mose Jiinger” (Joh 9,28.29).
Christus ist gleichsam eine Verlangerung von Mose. Der Apostel fordert nicht, dass die Leser sich von Mose
lossagen. Nein. Sie haben ihn nur in rechter Weise zu verstehen; denn Mose weist auf den Messias hin.

b. Weil Christus heute, am Ziel, groRBerer Herrlichkeit gewiirdigt ist als Mose. - Heb 3,3-6

»--, denn groBerer Herrlichkeit als Mose ist er gewiirdigt in dem MaRe wie der, der [ein Haus] bereitete,
mehr Ehre hat als das Haus, 4 denn jedes Haus wird von jemandem bereitet. Aber der, der alles
bereitete, ist Gott. 5 Und Mose war treu in seinem ganzen Hause als Bediener, zum Zeugnis von dem, das
gesprochen werden sollte, 6 aber Christus als Sohn (iber seinem Hause, ...“

. Christus ist groBerer Herrlichkeit gewlrdigt, so wie der Erbauer mehr Ehre hat als das
Haus: Heb 3,3.4

Seite 72 von 267



Beide sind treu und dienen in diesem Haus, in Israel. Aber Christus verdient groRere Herrlichkeit als Mose,
denn Mose ist Verwalter in diesem Haus, von dem er ein Teil ist. Mose ist ein Teil des Hauses Israel,
Christus aber ist der Erbauer seines Hauses, d. h.: des neuen und ewigen ,Hauses§”“. Gemeint ist die neue
Familie Gottes, die Christus baut (Mt 16,19).

Schlussfolgerung: Das (neue) Haus Israel ist Gottes Werk. Der Bauherr dieses neuen Hauses (d. h.: Volkes)
Israel ist letztlich der Gesalbte, weil in ihm die das neue Volk wurde.

Wenn jemand in Christus ist, ist er Teil der neuen Schoépfung. Christus ist der Nukleus der neuen Schépfung
und des neuen Volkes Gottes.

. Christus ist groRerer Herrlichkeit wiirdig, so wie der Sohn groRer ist als der Diener: Heb
3,56 A

,»,Und Mose war treu in seinem ganzen Hause als Bediener, zum Zeugnis von dem, das gesprochen
werden sollte, 6 aber Christus als Sohn liber seinem Hause, ...“

In mehrfacher Hinsicht ist Jesus Christus erhabener als Mose.

. Mose war treu als Pfleger (Bediener, Verwalter), Christus ist treu als Sohn.

. Beide waren treu, aber Mose als Angestellter, Christus als Sohn tber sein Haus.

Vgl. 4Mo 12,3.7.8 ,,Der Mann Mose aber war sehr sanftmiitig [o: demiitig], mehr als alle Menschen, die auf
dem Erdboden waren. ... 7 Nicht so mein leibeigener Knecht Mose. Er ist treu in meinem ganzen Hause; 8
mit ihm rede ich von Mund zu Mund, und deutlich und nicht in Rétseln, und das Bild Jahwehs schaut er.”
Mose flhrte das Volk ins verheifene Land; Christus fiihrt das Volk in die Herrlichkeit, in das eigentliche
Land der VerheiBung in seinem letzten und hochsten Stadium.

Mose verlor einmal seine Geduld, Christus verlor sie nie. Er bleibt treu, er ist derselbe, gestern, heute und
auch [bis] in die Aonen. Er wird die Seinen nie versdumen noch verlassen (Heb 13,5.6.8).

. Mose war treu in seinem Haus, Christus ist treu iiber seinem Haus.

Mose kann nicht als Begriinder (Erbauer) des Hauses Israel angesehen werden. Jesus dagegen ist
tatsachlich der Erbauer des (neuen) Hauses Israel. Und Jesus steht iber diesem Haus (d. h.: liber diesem
Volk).

. Mose ist treu als Zeuge, Christus ist das Ziel.
Mose redete — zum Zeugnis von dem kommenden Christus. Der Skopus seiner Botschaft war Christus,
dessen Haus wir sind.

. Moses Dienst ist verganglich, Christi Dienst bleibend. (Vgl. Heb 7,23.24; 13,8.)

Gott hatte uns den Herrn Jesus niemals als Hohenpriester gegeben, wenn wir keinen brauchten, d. h., wenn
wir ohne ihn auskommen kdnnten.

7. Das Schlusswort des Abschnitts - Heb 3,6 M

Der Abschnitt als Ganzes ist eine Aufforderung, aber eine, die reichlich getragen ist von Unterweisung.
Nach solcher Unterweisung kehrt er in V. 6 zur Verantwortung der Leser zuriick und sagt: An diesem
herrlichen Christus haben wir Anteil (V. 1: wir sind ,, Teilhabende”). Wir sind sein Haus. Das soll uns Mut
machen.

e, dessen Haus wir sind“
Wir (d. h.: die Briefempfanger), sagt der Apostel, wir sind das neue ,Haus”, das neue Volk Israel.

Seite 73 von 267



Wir sind sein neues Volk unter der Bedingung, dass wir im Glauben festhalten:

., Wenn wir nur die Freimiitigkeit und das Riihmen der Hoffnung als einer festen «und bestéitigten»> bis
zum Ende festhalten.”

ey WENNY:

Ob die Christenschar den Charakter eines ,Hauses Christi“ bewahrt, ist von dieser Bedingung abhangig.
Sein Haus sind wir, wenn wir bis zum Ende festhalten.

e, Wenn wir nur die Freimiitigkeit und das Riihmen der Hoffnung als einer festen <und bestatigten» bis
zum Ende festhalten.”

Es ist keine Selbstverstandlichkeit, dass Gottes Volk das Zutrauen und das Rihmen der Hoffnung bis zum
Ende festhalt. Sein Haus sind — und bleiben — wir, wenn wir festhalten.

Aber halt er uns nicht? — Doch!, aber als Glaubende. Unsere Aufgabe ist es, im Glauben zu bleiben.

Kol 1,22E.23:,,...cum» euch darzustellen als Heilige und Tadellose und Nichtanzuklagende vor seinem
Angesicht, 23 wenn ihr wirklich im Glauben bleibt, gegriindet und gefestigt, und euch nicht abbringen lasst
von der Hoffnung der guten Botschaft, die ihr hértet”.

1Kor 15,2 ,durch das ihr auch gerettet werdet, wenn ihr festhaltet, welcherlei Wort ich euch als gute
Botschaft sagte, es sei denn, dass ihr vergebens glaubtet, ...“

Der Apostel hat die Ewigkeit im Blick. Im Blick auf die ewige Zukunft sind und werden wir nur dann Christi
ewiges Haus (Volk/Familie) sein und bleiben, wenn wir bis zum Ende festhalten. Vgl. Heb 2,5.

Es heilt hier ,,... dessen Haus wir SIND“, nicht: ,dessen Haus wir geworden sind“.
Es geht nicht darum, dass die Leser anhand ihres gegenwartigen und zukiinftigen Festhaltens feststellen
sollten (oder wiirden), ob sie in der Vergangenheit Haus Christi geworden waren.

Sollte jemand nicht bis zum Ende festhalten, ist er in der eigentlichen Welt Gottes nicht Christi Haus, gehort
er nicht zur Familie Christi. Warum nicht? Nicht notwendigerweise deshalb, weil er nie wiedergeboren war
(obwohl das nicht ausgeschlossen ist), sondern weil er nicht festgehalten hat, was er hatte: Christus, die
Freimitigkeit, das Rihmen der Hoffnung, das Glauben.

Was sollen wir festhalten:

. die Freimiitigkeit”:
Das griech. Wort kann auch ,Zutrauen; Zuversicht” bedeuten.

. und das Rithmen der Hoffnung“:

Glaube ist Reaktion auf Fakten. Ehe ich glauben und mich gewisser Dinge ,,riihmen” kann, muss ich
zuverlassige Fakten und Zusagen haben.

Was sollen die Empfanger dieses Briefes festhalten?
Das Bekenntnis, genauer: die Freimutigkeit des Bekenntnisses und das Riilhmen der Hoffnung.

Wie halt man fest?
Indem man auf Christus achtet, jhn nicht aus den Augen lasst. Sich im Blick auf die Zukunft zu riihmen,
bedeutet, sich im Vertrauen bereits heute darauf zu freuen.

Die Freimutigkeit, das Zutrauen gewinnt man in der Begegnung mit Christus im Wort Gottes.

Seite 74 von 267



Das Riihmen ist unsere glaubende Antwort auf Gottes Zusage. Wir tun den Mund auf —im Gebet zu Gott
und im Bezeugen vor Menschen.

Die Hoffnung, die wir hegen, ist, dass wir Christus sehen und seine Teilhaber sein werden. Dem Apostel des
Briefes ist es wichtig, dass die Hebraerchristen fest beim Riihmen bleiben, denn Riihmen ist Ausdruck des
Glaubens.

,Hoffnung” bezieht sich auf Zukiinftiges, etwas, das noch nicht eingetreten ist, das aber sicher ist, weil Gott
es verheiflen hat. Weil Gott die Seinen liebt und halt, was er ihnen verheiRen hat, ldsst die Hoffnung sie
nicht zuschanden werden.

Roém 5,5: ,,Die Hoffnung ldsst aber nicht zuschanden werden, weil die Liebe Gottes in unseren Herzen
ausgegossen worden ist durch den Heiligen Geist, der uns gegeben wurde”.

»als einer festen (und bestatigten»“:
Die Hoffnung, die eine feste (d. h.: bestatigte) ist, soll festgehalten werden.

,bis zum Ende (0. bis zum Ziel)“:
D. h., bis zum Ende des Lebens auf Erden, bis zum Ziel. Das griech. Wort telos bedeutet ,,Ende” und ,Ziel“.

V. 6 findet ein Echo in V. 14.
Jesus Christus ist Gottes (neuer) Gesandter, und er ist ein treuer und barmherziger Hohepriester.

E. Uber das Horen und Glauben, um in die Ruhe einzugehen - Heb 3,7-19
Eine Warnung anhand des 95. Psalmes: Verhartet nicht eure Herzen! Heb 3,7-19

1. Der Aufruf — Ein Zitat - Heb 3,7-11

,Darum, so wie der Heilige Geist spricht: ,Heute, wenn ihr seine Stimme hért, 8 verhartet nicht eure
Herzen, wie es in der Herausforderung am Tage der Versuchung in der Wiiste [geschah], 9 wo eure Vater
mich versuchten und meine Werke sahen vierzig Jahre. 10 Darum war ich entriistet liber jenes
Geschlecht und sagte: ‘lmmerzu irren sie im Herzen; sie kannten nicht meine Wege. 11 So schwor ich in
meinem Zorn: Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!’“

a. Was bedeutet ,Verhartung des Herzens“? - Heb 3,8 A

Es bedeutet, das Herz durch anhaltendes Widerstreben gegen Gottes Anspruch und Zuspruch
unempfindlich zu machen, sodass es seinem Wirken gegeniiber abstumpft. Der Apostel ruft auf: Werdet
nicht unsensibel dem Reden Gottes gegeniiber! Missachtet nicht Gottes Wort!

,Verharten“ steht parallel zu ,,nicht achten” (Heb 2,3). Wenn wir nicht Acht geben, kénnen wir hart und
zum Aufnehmen des Wortes unfihig werden.

Das ,Herz” ist der innere Mensch, die eigentliche Person, der , Geist” des Menschen. Wie der wichtigste
Teil unseres Leibes im Zentrum liegt und fir die Augen unsichtbar ist, so ist auch der wichtigste und
zentrale Teil unseres Seins unsichtbar.

Der Mensch ist der Substanz nach zwei (Geist und Leib), der Funktion nach drei (Geist, Seele, Leib). Wenn
Geist und Seele zu unterscheiden sind, dann als Funktionsbereich. Der Bereich des inneren Menschen, der
mehr mit dem Leibe verbunden und mit ihm verzahnt ist, wird , Seele” genannt. Der Geist nimmt etwas auf
und reagiert Uber die Seele und den Leib.

Ein Beispiel: Der Geist jubelt, die Seele freut sich und der Leib lacht, d. h. die Mundwinkel bewegen sich
nach oben.

Seite 75 von 267



(Nb.: Von der Bibel her kann man nicht belegen, dass Verstand, Geflihl und Wille in der ,Seele” gelagert
seien. Gott kommuniziert mit dem Menschen mittels Wort; er tut dieses (iber unseren Verstand. Wort ist
Denkmittel. Das Denken geschieht im Geist des Menschen, ebenso das Wollen und Entscheiden.)

b. Wem gilt die Warnung?

Die Warnung gilt den Hebraerchristen. Vgl. V. 7: ,,ihr“; V. 12: ,Briider”; V. 1 u. 14: , heilige Briider und
Teilhabende am himmlischen Ruf“.

Besteht fiir einen Christen die Mdglichkeit, dass er sein Herz verhartet?

. Die Moglichkeit der Verhartung besteht bei allen.

. In welchem Falle besteht Verhartungsgefahr? — Dann, wenn sie wiederholt Gottes Warnung in den Wind
schlagen, wiederholt nicht gehorchen. Sie werden dann mit der Zeit ihre Theologie andern.

¢. Warum sollen die Leser ihre Herzen nicht verhédrten? - Heb 3,7-11

,Darum ...

. Weil Christus Jesus treu war und ihnen eine feste Hoffnung gegeben hat (Heb 3,1-6)

. Weil viel auf dem Spiel steht (Heb 3,6)

Wir sind nur dann sein Haus, wenn wir ... festhalten (V. 6).

. Weil der Sprechende der Heilige Geist ist (Heb 3,7.8 A)

»wie der Heilige Geist sagt”:

Wir beachten die Zeitform: Gegenwart. Der Heilige Geist sagt heute, was er tGiber 1000 Jahre friher in Ps
95 gesagt hat. Dasselbe gilt fiir das gesamte Wort Gottes. Der Heilige Geist lebt in der Schrift. Dort spricht
er. Wenn wir die Bibel lesen, spricht der Heilige Geist.

. Weil es ihnen nicht ergehen soll wie Israel (Heb 3,8-11)

V. 8.9:,,Verhartet nicht eure Herzen, wie es in der Herausforderung am Tage der Versuchung in der
Wiiste [geschah], 9 wo eure Vater mich versuchten und meine Werke sahen vierzig Jahre“
Wie erging es Israel?

. Israel sah Gottes Werke 40 Jahre lang und horte die Stimme Gottes.
. Israel irrte im Herzen, als die Prifung kam.

V. 10: ,,Darum war ich entriistet liber jenes Geschlecht und sagte: ‘lmmerzu irren sie im Herzen; .../,,.

V. 10E: ,,... sie kannten nicht meine Wege.”

D. h., sie nahmen sie nicht zur Kenntnis und wollten sie nicht verstehen, wollten nicht mit Gott Schritt
halten. Sie wollten wieder nach Agypten umkehren. (Vgl. 2Mo 17,3-7; 4Mo 14,2-4.11; 20,2-5.10.12.)

. Israel forderte Gott heraus.

Zweimal: 2Mo 17,1-7 und 4Mo 20,1-13. Sie stritten mit Gott, stellten ihn auf die Probe. Der Ort wurde
,Prifung” (Massa) und ,,Streit” (Meriba) genannt.

2Mo 17,7:,,Und er gab dem Orte den Namen Massa und Meriba, wegen des Haderns der Kinder Israel und
weil sie Jahweh versucht hatten, indem sie sagten: ,Ist Jahweh in unserer Mitte oder nicht?*,

Seite 76 von 267



4Mo 20,13: ,Das ist das Wasser von Meriba, wo die Kinder Israel mit Jahweh haderten, und er sich an ihnen
heiligte.
. Israel erlebte den Zorn Gottes.

V. 11: ,,So schwor ich in meinem Zorn: ...

(Vgl. V. 10: ,,Darum war ich entriistet liber jenes Geschlecht”)

V. 11:,,... Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!” [eigtl.: ,,Wenn sie in meine Ruhe eingehen
werden...”

Es handelt sich um einen negativen Schwur, einen Halbsatz, der — fortgesetzt — in etwa lauten misste:
»Wenn sie in meine Ruhe eingehen werden, will ich nicht Gott sein oder Jahweh heilen.”

Was war urspriinglich mit der ,Ruhe” gemeint? — Das Wohnen und die Inbesitznahme des Landes Kanaan,
eine relative Ruhe: Es gab ein Ende von den Mihsalen der Wistenwanderung. Aber diese Ruhe war nur die
Vorstufe von der Ruhe, die in 4,1-10 beschrieben wird.

2. Gegenmittel gegen die Verhartung - Heb 3,12-19

Der Apostel wiederholt die Warnung und gibt Gegenmittel gegen die Verhartung an.

Die V. 12-15 sind ein Satz:

»Seht zu, Briider, dass nicht etwa in jemandem von euch ein boses Herz des Unglaubens sein wird, im
Abfall vom lebenden Gott <begriffen», 13 sondern ruft euch <untereinander> auf, jeden Tag, solange es
,Heute” heit, damit niemand von euch verhartet werde <durch> den Betrug der Siinde, 14 denn wir sind
Teilhaber des Christus geworden, wenn wir nur den Anfang unseres Gewissheitsgrundes <als» eines
festen «und bestatigten» bis zum Ende festhalten, 15 wahrend gesagt wird: ,,Heute, wenn ihr seine
Stimme hort, verhartet nicht eure Herzen, wie es in der Herausforderung [geschah]“

Wer zum Judentum zurlickgeht, wendet sich vom lebenden Gott ab. Er ist ein Mensch des Unglaubens mit
einem Herzen des Unglaubens.

Wer an Gott glaubt, aber Jesus Christus verwirft, gilt als ,,Ungldaubiger”, auch wenn er es nicht zugeben will.
Und es sollte ihm gesagt werden.

Was sollten die Hebraerchristen tun, damit sie (und andere) sich nicht verharten?
. Achtgeben auf sich selbst und die anderen: V. 12

. Einander aufrufen: V. 13.14

. Auf das von Gott in Christus gesprochene Wort héren: V. 15

. An Israel denken und es zum warnenden Beispiel nehmen: V. 16-19

a. Achtgeben auf sich selbst und auf die anderen- Heb 3,12

»Seht zu, Briider, dass nicht etwa in jemandem von euch ein boses Herz des Unglaubens sein wird, im
Abfall vom lebenden Gott <begriffen, ...“

Vgl. Apg 20,28: ,,Gebt Acht auf euch selbst und auf die Herde”.

Die Gemeinde Jesu ist unterwegs — wie Israel in der Wiiste. Erst in der Herrlichkeit kommt sie zur Ruhe.
(Vgl. Heb 11,15.16; 12,28; 13,14.)

Wenn der Christ an der Herrlichkeit diese groBen Zieles zu zweifeln beginnt und sich durch die Miihsale der
Wanderschaft entmutigen lasst, begibt er sich in die Gefahr, sich von dem lebenden Gott abzuwenden.

Die Suinde, die von Christus trennt, heil3t ,,Unglaube”, ein unglaubiges Herz haben. Dabei handelt es sich
um etwas Bestdndiges, nicht um ein einmaliges Stolpern.

»im Abfall [eigtl.: im Abfallen] vom lebenden Gott <begriffen, ...“

Seite 77 von 267



AuBer in Heb 3,12 kommt das Wort ,,abfallen” aphisteemi in diesem Sinne (abfallen, sich [vom Glauben]
abwenden, abtrinnig sein/machen) nur noch in Lk 8,18, Apg 5,37 und 1Tim 4,1 vor, das Hauptwort
apostasia (Abfall) in Apg 21,21 und 2Thes 2,3.

Abfall entsteht nicht aus Unwissenheit, sondern ist bewusste Absage an Gott. Das ist das Ergebnis von einer
fir langere Zeit (oft zunachst verborgenen) praktizierten Untreue.

Man hat das Ziel nicht mehr vor Augen. Die erste Liebe erkaltet. Man nimmt Gottes Wort nicht mehr so
ernst. Der innere Mensch wird schwerhdrig. Furcht (Ehrfurcht vor Gott und Furcht vor Strafe) nimmt ab
und schwindet. Man missachtet Gottes Wort, man hort oder liest es nicht mehr. Damit achtet man Christus
gering, bzw. man missachtet ihn. Vgl. Heb 6,4-8; 10,26-31.

In 2Petr 2,15-22 kann man Stufen des Abfalls feststellen: Den geraden Weg verlassen (2Petr 2,15), aus der
Festigkeit fallen (2Petr 3,17), ungefestigt werden (2,14), irregefiihrt werden (2Petr 2,15) bzw. verlockt
werden (2Petr 2,18), (durch die Befleckung der Welt) verstrickt werden (2Petr 2,20), sich von der Wahrheit
(vom Wort Gottes) abwenden (2Petr 2,21), Siinden, die man friiher verabscheut hatte, wieder tun —im Bild
gesprochen: das zuvor Ausgespiene wieder zu sich nehmen und sich im Kot walzen (2Petr 2,22).

b. Einander aufrufen - Heb 3,13.14

e, SONdern ruft euch <untereinander» auf, jeden Tag, solange es ,Heute’ heif3t, damit niemand von euch
verhdrtet werde «durch> den Betrug der Siinde, 14 denn wir sind Teilhaber des Christus geworden, wenn
wir nur den Anfang unseres Gewissheitsgrundes <als» eines festen <und bestatigten> bis zum Ende
festhalten, ...”

. Wer soll aufrufen?
. Jeder — einer den anderen. Wir beachten, dass sich der Apostel an die ganze Gemeinde richtet.
. Wann soll das Aufrufen geschehen?

. »Jeden Tag“. Der grofRere Teil des neutestamentlichen Gemeindelebens spielt sich aulRerhalb der
regelmafigen Versammlungen ab. Das Neue Testament kennt nur eine einzige regelmalige wdchentliche
Versammlung. Finden wahrend der Woche zu viele fest geplante Gemeindeveranstaltungen oder
Programme statt, so wird der Gemeinde die Gelegenheit der spontanen Begegnungen innerhalb der
Familie Gottes genommen. Es bleibt zu wenig Zeit tbrig.

— Wir lernen: Wenn wir regelmaRig Umgang pflegen in Gesellschaften, wo nicht geistliches Gesprach
stattfindet, so ist dort wohl nicht unser Platz. Suchen wir gottgeschenkte Verabredungen! Pflegen wir
geistliche Gemeinschaft!

.“Solange es ,Heute’ heif3t”,

d. h., solange wir noch Zeit zum Wirken haben (V. 14: ,,bis zum Ende“) und solange auch der Feind noch am
Werk ist. Gott bestimmt, wie lange es ,,Heute” heiflt. Solange Gott spricht, so lange sollen wir Acht geben
und einander aufrufen.

. Vor allem dann, wenn die Priifung bzw. die Versuchung kommt.

. Wozu soll man aufrufen?

. Um Verhértung zu verhiiten (Heb 3,13):

,damit niemand von euch verhdrtet werde «durch» den Betrug der Siinde*.

Welche Suinde? Die des Unglaubens. Sie ist die Urslinde. (Vgl. Joh 16,9: ,,... von der Siinde: dass sie nicht an
mich glauben”.) Aber auch andere Stinden kdnnen uns durch ihren Betrug abziehen. Slinde ist immer
Betrug. Es wird mir etwas versprochen, was nicht wahr ist. Zum Beispiel, dass kurze Lustgefiihle oder
Bequemlichkeit oder Anerkennung es wert sind, Gott ungehorsam zu sein.

Seite 78 von 267



. Um Abfall zu vermeiden (Heb 3,14):
»denn wir sind Teilhabende des Christus geworden (und sind es), wenn wir nur den Anfang unseres

Gewissheitsgrundes <als> eines festen (und bestatigten» bis zum Ende festhalten”.

Wir beachten das begriindende bzw. erklarende Bindewort ,,denn”: Es verbindet den Gedanken von V. 12
und 13 mit V. 14:

Seht zu, dass nicht in jemandem von euch ein bdses Herz des Unglaubens sein wird, eines, das im
Begriffe ist, von Gott abzufallen, sondern ruft euch untereinander auf, damit niemand durch den Betrug
der Siinde verhartet werde, denn Teilhabende des Christus sind wir geworden, wenn wir nur ...
festhalten.

In den V. 12.13 haben wir zwei Aufforderungen:
Seht zu, dass keiner von euch ein béses Herz des Unglaubens habe,

und
ruft einander auf, damit niemand verhartet werde.

Das ,,denn“ von V. 14 A gibt den V. 12.13 eine besondere Dringlichkeit und Scharfe.
Warum sind die Aufforderungen so wichtig und ernst? Weil es um viel geht. Warum sollen wir uns so stark
einsetzen, uns zu ermahnen? Weil wir nur dann das Ziel erreichen, wenn wir ... bis zum Ende festhalten.

»Teilhabende des Christus” zu sein, bedeutet, dass wir seine Zukunft teilen (Vgl. Heb 3,1: , Teilhabende am
himmlischen Ruf”.) und an seinem Heil, seinen Vorziigen, Freuden, Glitern und Herrlichkeiten teilhaben.
Das werden wir nur, wenn wir ... bis zum Ende festhalten. Nur in Verbindung mit ihm sind wir Gerettete,
Gesegnete, Erben, Mitteilhabende Christi. Getrennt von ihm sind wir nichts.

,Teilhabende des Christus geworden”:

Warum verwendet der Verfasser die Perfekt Form des Zeitwortes ,,werden” (,,wir sind ... geworden*)? Das
Perfekt betont das Ergebnis, den Endzustand: Wir sind ... geworden und sind es nun. Teilhabende des
Christus sind wir ein fir alle Mal geworden, freilich eben, solange wir nur ... festhalten.

V. 14 steht parallel zu V. 6. Dort hatte der Apostel dargelegt, dass wir Christi Haus sind, d. h. Christi Volk,
Christi Familie, und damit Teilhabende an allem, was Christus hat — also auch seiner Zukunft! (Vgl. Lk 15,31;
Rom 8,32.) Aber das nur, unter der Voraussetzung, dass wir die zuversichtliche Freimitigkeit und das
Rihmen in Bezug auf unsere herrliche Zukunft bis zum Ende festhalten. Die Sache ist ernst.

In V. 14 nun kommt der Apostel auf seine Warnung von V. 6 zurlick. Wir sind solche, die Teilhabende Christi
geworden sind (und nun Teilhabende Christi sind), wenn wir nur ... bis zum Ende festhalten. Wir sollen dazu
sehen, dass wir das Ziel nicht verfehlen. Wiirde es jemand verfehlen, wiirde er schlieBlich nicht mehr
dastehen als einer, der an Christus Anteil hat; so gehort er nicht mehr zu jenem (israelitischen) ,,Haus”
(Volk).

,wenn wir nur ... festhalten”:

Das ,wenn“ ist im Griech. betont (eanper) und bedeutet so viel wie ,,gesetzt den Fall, dass“, ,[nur] unter
der Voraussetzung dass”, ,,sofern wirklich”:
»--- Teilhabende des Christus sind wir geworden (und sind es nun), gesetzt den Fall, dass wir ... bis zum

Ende festhalten” (o.: ,,... sind wir geworden (und sind es nun), unter der Voraussetzung, dass wir ... bis
zum Ende festhalten!”

e Dis zum Ende ...“:

Seite 79 von 267



Es geht um ein Festhalten bis zum Ende, zum Ziel. Dort sind wir dann solche, die mit Christus an seinen
Vorziigen und Gitern teilhaben —im vollendeten Sinne, nicht nur ,auf Hoffnung”. Heute leben wir im
Glauben, dort im Schauen. Heute sind wir , Teilhabende am himmlischen Ruf” und ,,im Begriff das Heil zu
erben” (Heb 1,14). Aber wir haben es noch nicht im vollen Sinne. Wir sind Teilhabende des Christus
geworden und sind es nun, ja. Aber was hiilfe es, wenn wir nicht bis zum Ende festhalten? Wir sind solche
geworden, die an allem teilhaben, was Christus gehort, und wir sind es nun, und wir werden es alles in
Empfang nehmen — unter der Voraussetzung, dass wir ... bis zum Ende festhalten.

Es ginge zu weit, anzunehmen, der Apostel wolle lediglich sagen: Wenn wir ... nicht festhalten, wird sich
zuletzt herausstellen, dass wir gar nie Teilhaber Christi geworden waren”, also gar nie echte Christen
gewesen waren.

Die Betonung liegt nicht auf dem Wort ,geworden”, sondern auf ,Teilhabende des Christus”.

Jeder Christ wird durch den Glauben ein Teilhabender des Christus. Er darf heute schon im Glauben Anteil
haben an den Gitern und Segnungen Christi (Eph 1,3). Aber jeder ist aufgerufen, die angefangene feste
Zuversicht bis zum Ende standhaft festzuhalten. So wird er das Ziel erreichen. (Vgl. 1Petr 1,9.) Halt er nicht
fest (d. h.: wendet er sich von Christus ab), so hat er das, was er in Christus durch den Glauben hatte, nicht
mehr.

Was sollen die Glaubigen bis zum Ende festhalten?
». den Anfang unseres Gewissheitsgrundes <als> eines festen «und bestatigten»>“.

Man kann auch ibersetzen:
yunsere anfangliche gewisse (0. sichere) Grundlage, eine feste <und bestatigte”.

Das griech. Wort (hiipostasis) bedeutet:

(1) ,Substanz; substanzielles Wesen; substanzielle Wirklichkeit” (Heb 1,3; vgl. Ps 139,15 in der griech.
Ubersetzung.)

(2) ,standhafte Zuversicht; feste Entschlossenheit; Standfestigkeit” (Heb 11,1; 2Kor 9,4; 11,17; vgl. Ru 1,12;
Ps 38,8; Hes 19,5 griech. Ubersetzung.)

(3) ,substanzieller, fester Grund; gewisse, sichere Grundlage; festes Fundament” (Vgl. Ps 69,3 griech.
Ubersetzung.)

Hier kommt vor allem die zweite oder dritte Bedeutung in Frage. Gemeint ist ihre am Anfang bezogene
feste Position zu Christus und seinem Wort bzw. die Zuversicht/Freimutigkeit (zu Christus und zu seinem
Wort), die sie am Anfang hatten.

Es mag unter den Hebrdern so gen. ,Mitlaufer” gegeben haben, solche, die nicht wirklich wiedergeboren
waren, sich aber zu den Christen hielten (und sich vielleicht selber fiir Christen hielten). Aber diese sind hier
nicht angesprochen, sondern die echten Christen, die wahren Glaubigen. Nicht die Mitlaufer werden
aufgefordert, ,die angefangene feste Zuversicht” bzw. die am Anfang bezogene feste Position
festzuhalten. Die hatten die Mitlaufer nie gehabt. Mitlaufer kann man nicht aufrufen, etwas festzuhalten,
was sie nie besaBen.

. Was wird hier vorausgesetzt?

Voraussetzung ist, dass die Briefempfanger sich aufrufen und erinnern lassen. Der Christ soll es zulassen,
dass er aufgerufen wird. Ansonsten kénnte er sich verharten.

c. Auf das von Gott in Christus gesprochene Wort horen - Heb 3,15

»--. Wahrend gesagt wird: ,Heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhadrtet nicht eure Herzen ..."”

Welche Stimme: die neue, die von Heb 1,1.2; 2,1

Seite 80 von 267



Das dritte Gegenmittel gegen Verhartung ist: auf Gottes Stimme, auf das Evangelium, auf den goéttlichen
Aufruf horen.

Gott hat geredet!

»Nachdem Gott friiher zu den Vatern geredet hatte durch die Propheten, redete er in diesen Tagen, den
letzten, zu uns durch den Sohn“ (Heb 1,1.2).

»Seht zu, dass ihr nicht den abweist, der redet” (Heb 12,25)!

Gottes Wort ist ,lebendig und wirksam und scharfer als jedes zweischneidige Schwert” (Heb 4,12).

d. An Israel denken und es zum Beispiel nehmen - Heb 3,16-19

»--. denn es forderten [ihn] welche heraus, nachdem sie [seine Stimme] gehort hatten, jedoch nicht alle,
die durch Mose aus Agypten herauskamen. 17 Aber liber welche war er entriistet vierzig Jahre? War es
nicht liber die, die siindigten, deren Leiber in der Wiiste fielen? 18 Welchen schwor er, sie wiirden nicht
in seine Ruhe eingehen, wenn nicht denen, die im Unglauben ungehorsam waren? 19 Und wir sehen,
dass sie nicht eingehen konnten wegen des Unglaubens.”

. Die Hebraerchristen sollten an die zwei Beispiele aus Israels Geschichte denken: Heb
3,15.16

. Das warnende Beispiel: die, die nicht achtgaben V. 15.16
»--. Wahrend gesagt wird: ,Heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhartet nicht eure Herzen, wie es in der

Herausforderung [geschah]’, denn es forderten [ihn] welche heraus, nachdem sie [seine Stimme] gehort
hatten, jedoch nicht alle, die durch Mose aus Agypten herauskamen.“

Jene hatten Gottes Stimme gehort, aber sie forderten ihn dennoch heraus.

Wer waren sie, die herausforderten?

- Es waren solche, ,,die durch Mose aus Agypten herauskamen.”

Gerettet zu sein, heillt nicht, gegen Abfall gefeit zu sein.

- Es waren solche, die Gottes Stimme gehort hatten. Das Héren des Wortes Gottes ist noch nicht alles.
- Es waren solche, die sich gegen Gottes Stimme wehrten. Sie machten sich innerlich hart.

. Das ermutigende Beispiel: die anderen, die nicht herausforderten

... jedoch nicht alle, die durch Mose aus Agypten herauskamen.“

Das heiBt, es ist moglich gegen den Strom zu schwimmen. Man muss nicht mit der Masse schwimmen.
Kaleb und Josua (4Mo 13.14) sind uns hierin Vorbilder.

. Die Hebraerchristen sollten an alle denken, die wahrend der vierzig Jahre hingerichtet
werden mussten: Heb 3,17.18

»Aber liber welche war er entriistet vierzig Jahre? War es nicht iiber die, die siindigten, deren Leiber in
der Wiiste fielen?”

40 Jahre Abfall, 40 Jahre Sehen der Werke Gottes, 40 Jahre Entristung Gottes.

Sie waren 40 Jahre im Abfall begriffen. (,,Sindigen” ist hier im letzten Sinne zu verstehen; vgl. Heb 10,26.)
Das Volk Gottes allgemein ist gemeint, die von 2Mo 17 wie auch die von 4Mo 20.

Gottes Antwort war ein Schwur: Sie sollten nicht in Gottes Ruhe eingehen. Die Folge war, dass sie nicht in
das verheiflene Land kamen.

. Die Hebraerchristen sollten an den Schliissel denken: Heb 3,18.19

Seite 81 von 267



»Welchen schwor er, sie wiirden nicht in seine Ruhe eingehen, wenn nicht denen, die im Unglauben
ungehorsam waren? Und wir sehen, dass sie nicht eingehen konnten wegen des Unglaubens.”

Was ist also der Schlissel dafiir, wie wir vor Verhartung bewahrt werden kénnen?
Das vertrauende Horen auf Gottes Wort.

F: Flirchten wir uns also! - Heb 4,1-13

1. Was ist es um das Fiirchten in diesem Text? - Heb 4,1-3

»Flrchten wir uns also, damit nicht etwa, wahrend eine VerheiBung, in seine Ruhe einzugehen, noch
librig gelassen ist, jemand von euch als zuriickgeblieben erscheine, 2 denn auch uns ist gute Botschaft
gesagt worden gleichwie jenen; jedoch niitzte das gehdrte Wort jenen nicht, da es bei den Horern nicht
mit dem Glauben vermengt worden war; 3 denn wir, die glaubten, gehen in die Ruhe ein, so wie er
gesagt hat: ,,So schwor ich in meinem Zorn: Wenn sie in meine Ruhe eingehen werden!“ - obgleich die
Werke mit Griindung der Welt [fertig] geworden waren, ...“

,Furchten wir uns also, ...“:

a. Was ist Furcht?

Ein gesundes Ernstlich-darauf-bedacht-Sein, das zu Eifer und Heiligkeit anspornt.

»Seien wir also mit Furcht darauf bedacht, ...“ (Rev. Schlachter-Usg.)

Schlatter: ,Furcht kann eine Kraftquelle sein, sie kann das Wollen und Handeln wecken.”

Mt 10,28: ,,Und firchtet nicht die, die den Leib toten, die Seele aber nicht toten kdnnen. Flirchtet vielmehr
den, der sowohl Seele wie auch Leib verderben kann in der Holle.”

GrofSe Furcht vertreibt kleine.

Zur lllustration: Ein kleiner Junge in Kanada steht vor einem Fluss, iber den ein schmales Brett gelegt ist. Er
flirchtet sich, Giber den Fluss zu gehen. Er blickt zuriick und sieht hinter sich einen groRen Braunbaren auf
ihn zukommen. Die groRe Furcht vertreibt die kleine Furcht. Er lauft Giber das Brett auf die andere Seite des
Flusses und ist in Sicherheit.

b. Wovor sollen sich die Hebraerchristen fiirchten? - Heb 4,1

»--. dass/damit nicht etwa ... jemand von euch als zuriickgeblieben erscheine”

. Vor der Moglichkeit, selber zurtickzubleiben.

. Und vor der Moglichkeit, dass Mitgeschwister zuriickbleiben.

Es geht darum, dass es bei niemandem zuletzt sagen muss: Er hat das Ziel verfehlt. Das Ziel ist die Ruhe
Gottes. In diesem Vers wird die Moéglichkeit des Abfalls angedeutet.

Warum diese Formulierung ,,erscheine”?

. Riggenbach meint, das Wort ,,erscheinen” sei hier zu schwach. Man kénnte auch libersetzen ,,... erfunden
werde”, aber dann hatte der Apostel dieses Wort im Griech. verwendet.
Im Text steht ,erscheine”. Warum?
. Das Wort driickt aus, dass wir, solange wir noch zum Ziel unterwegs sind, nur nach dem Augenschein
urteilen kénnen. Wir kdnnen nicht in das Herz der anderen sehen. (Das kann nur Gott, 1K6n 8,39.) Wir
beurteilen nach dem, was jemand sagt (d. i.: nach seinem Bekenntnis) und nach den, wie er lebt (d. i.: nach
seinem Lebenswandel).

Seite 82 von 267



Bekenntnis und Lebenswandel kénnen zueinander in scheinbarem Widerspruch stehen. Es gibt Menschen,
die ein gutes Bekenntnis haben, aber ihr Leben verneint, was sie bekennen. Andererseits gibt es Menschen
mit einem ausgezeichneten Wandel aber einem zweifelhaften Bekenntnis (Irrlehre).

Wenn der Lebenswandel oder das Bekenntnis eines Wiedergeborenen nicht mit den Heilsgrundwahrheiten
Ubereinstimmt, haben wir Grund anzunehmen, dass wir es mit der Gefahr des Abfalls zu tun haben.

. Das Wort ,,erscheinen” driickt aus, wie es sich am Schluss herausstellt. Nach dem offenbarten Wort gibt
es Menschen, die nicht am Ziel ankommen werden.

Wir sollen daher aufeinander achtgeben, dass es bei niemandem so weit kommt.

c. Wer hat sich hier zu fiirchten? - Heb 4,1

Wir. (,,Fiirchten wir uns ...“)
Jeder von den Empfangern des Briefes ist angesprochen. Auch der Apostel schlie8t sich mit ein. (,,Wir, die
Glaubenden, V. 3).

d. Was verleiht der Warnung den besonderen Ernst? - Heb 4,1-3
. Das tragische Beispiel Israels in der Wistenwanderung (Heb 4,1 A)

,Furchten wir uns also“:

»Also” bezieht sich zuriick auf Heb 3,19 (,,Und wir sehen, dass sie nicht eingehen konnten wegen des
Unglaubens.”)

. Die unerfiillite VerheiBung, in seine Ruhe einzugehen (Heb 4,1.2)

,Flirchten wir uns also, wahrend eine VerheiBung, in seine Ruhe einzugehen, noch iibriggelassen ist, ...“

Die Ruhe, von der hier die Rede ist, ist Gottes Ruhe. Er bietet sie den Seinen an. Er will sie mit ihnen teilen.
Welch eine Liebe!

. Der Vergleich mit den Israeliten (Heb 4,2 E)

»-. denn auch uns ist gute Botschaft gesagt worden gleichwie jenen; jedoch niitzte das geh6rte Wort
jenen nicht, da es bei den Horern nicht mit dem Glauben vermengt worden war”.

Der Vergleich mit den Israeliten verleiht der Aufforderung besonderen Ernst. lhnen niitzte das Wort Gottes
nichts, weil sie nicht glaubten. (Vgl. Rém 1,16.17.)

- guUte Botschaft”:
Das griech. Wort Eu-anggelia besteht aus den Wortern ,,gut” und ,,Botschaft”.

. das gehorte Wort niitzte jenen nicht“:

Warum niitzte die VerheiRung, die gute Botschaft den meisten Israeliten nicht?

So mancher unter den Hebraerchristen war versucht, wieder zum Judentum zurtickzukehren. Dadurch
beunruhigt, flihlt sich der Apostel veranlasst, an das zu denken, was mit ihren Vatern in vergangenen Tagen
geschehen war, nachdem sie mit groRer Freimiitigkeit, Zuversicht und Rithmen aus Agypten ausgezogen
waren, um durch die Wiste in das vielgeliebte verheillene Land zu pilgern, in das ,,Land der Ruhe” (5Mo
3,20; Jos 1,13; 22,4). Ruhe war ihnen verheien worden; Ruhe in dem Land, ,wo Milch und Honig flie3t*;
Ruhe — nicht mehr knallende Peitschenhiebe der dgyptischen Sklaventreiber; Ruhe von dem so
ermidenden Ziehen durch die Wiiste, ruhiges Wohnen in den Erblanden, Ruhe und Sicherheit vor den

Seite 83 von 267



Feinden. Dort sollte ihre Sehnsucht gestillt werden. Aber sie kamen dort nicht an. Stattdessen finden wir
Uber 600 000 Graber in der Wiiste.
Sie kamen nicht in den Genuss jener Ruhe. Warum nicht?

»da es bei den Horern nicht mit dem Glauben vermengt worden war*:

Gottes Wort muss man mit Glauben ,vermengen®, nicht nur im Vertrauen annehmen, sondern, Stick fir
Stick vermengen, riihren, bewegen, wie man Mehl mit Wasser vermengt, wenn man einen Brotteig macht.
Jeder Vers, jedes Wort ist wichtig.

. Die personliche Verantwortung, zu glauben (Heb 4,2.3 A)

- jedoch niitzte das gehorte Wort jenen nicht, da es bei den Horern nicht mit dem Glauben vermengt
worden war; denn wir, die glaubten, gehen in die Ruhe ein”.

»-.denn wir, die glaubten“:

Das Zeitwort steht in der Vergangenheitsform: Wir, die wir von Anfang bis anhin geglaubt haben, ...
Glaube ist die Bedingung. Nur solche, die auf ihn vertrauen, gehen in diese Ruhe ein.

Der Schlissel in Heb 4 ist Glauben. Diejenigen, die zurlickbleiben, gehen wegen des Unglaubens verloren.
In der Zeit des Gesetzes, im Alten Testament, wird man auf dieselbe Weise gerettet wie im Neuen.

Die Furcht ist, dass wir an Gott hangen, ihm anhangen. Er ist unsere letzte und héchste Orientierung. Er ist
unser héchstes Gut und unser einziger Halt. Nichts ist uns wichtiger als er.

- gehen in die Ruhe ein”:

Wir sind unterwegs dorthin.

Die Form des Zeitwortes ist eine Gegenwartsform mit Zukunftsbedeutung. Gemeint ist: Wir, die glaubten
(d. h.: zum Glauben gekommen sind), werden das Ziel erreichen (in die Ruhe eingehen).

Um diese Ruhe zu erreichen, ist Glaube notig. Der Glaube wachst durch Tatsachen. Tatsachen erkennt man
durch Beobachtung. Wir beobachten den Herrn in seinem Wort.

Jene judische Christen, an die dieser Brief gerichtet ist, lebten in zwei Welten. Sie waren gleichsam noch in
der ,,Wiiste“ — so, wie das damalige Israel, ehe es ins verheiBene Land kam. Der Glaube sucht keine Ruhe in
der ,,Wiste”. Die Ruhe ist erst im Land.

Im Bilde gesprochen: Der Zeitraum bis ins verheiBene Land ist wie ein Weg. Die Bewegung auf dieses Ziel
hin heilt Glaube. Solange der Glaube lebendig ist und unermiidlich nach vorne ausgerichtet bleibt, konnen
die den Weg erschwerenden Hindernisse, die Versuchungen und Leiden dieser Zeit, iberwunden werden.
Sobald aber die Zuversicht ins Wanken gerat und die Zweifel zu nagen beginnen, stockt der Ful}; er wird
»lahm“. Man verliert den Anschluss an den, der vorausgegangen ist, der Anfiihrer und Vollender des
Glaubens, Jesus Christus. Durch Gleichgiltigkeit gegentiber der himmlischen Berufung und durch
Wegwerfen der Zuversicht und Freimtigkeit verfehlt man das Ziel.

Wenn jemand zurlickfallt, dann deshalb, weil er das Wort Gottes nicht mit Glauben vermengt. Wo immer
wir Gottes Wort lesen und horen, wollen wir lernen, es mit Glauben zu vermengen. Dann findet es Eingang
in unser Inneres.

Jakobus spricht davon, dass man das Wort Gottes wie einen Gast in die ,Wohnung” aufnehmen soll (Jak
1,21): ,,Deshalb, nachdem ihr allen Schmutz und alles UberfliefSen von Schlechtigkeit abgelegt habt, nehmt
in Sanftmut in euch auf das eingepflanzte Wort, das Kraft hat, eure Seelen zu retten.”

2. Was ist es um die Ruhe in diesem Text? - Heb 4,3-10

»--. denn wir, die glaubten, gehen in die Ruhe ein“

Wir sind unterwegs dorthin. Die Aussage ,wir gehen in die Ruhe ein” wird begriindet mit einem Psalmwort.

Dieses Psalmwort ist ein Zitat einer friiheren Aussage an das nach Kanaan ziehende Volk Israel. Damals galt

es Ungehorsamen, die nicht nach der langen Reise ins verheifene Land der Ruhe einziehen durften. Die
Seite 84 von 267



Wiederholung in Ps 95 gilt einer spateren Generation von Israeliten. Das begriindet der Apostel so: Es darf
von einer anderen Ruhe als Kanaan gesprochen werden,]

,Wie er gesagt hat: ,So schwor ich in meinem Zorn: Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!

— obgleich die Werke mit Griindung der Welt geschehen waren, 4 denn er hat an einer Stelle iiber den
siebenten [Tag] so gesprochen: ,Und Gott ruhte am siebenten Tage von allen seinen Werken’ {1Mo 2,2.},
5 und an dieser wieder:, Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!’

6 Da es also fiir etliche iibrig bleibt, in sie einzugehen, und die, denen vormals gute Botschaft gesagt
wurde, nicht eingingen wegen Ungehorsams im Unglauben, 7 bestimmt er wieder einen gewissen Tag:
,Heute’, wenn er nach einer solchen langen Zeit in David spricht, so wie es gesagt ist: ,Heute, wenn ihr
seine Stimme hort, verhartet nicht eure Herzen’ {Ps 95,7.8.}; 8 denn wenn Josua sie zur Ruhe gebracht
hatte, hatte er nicht danach von einem anderen Tag gesprochen.

9 Dann bleibt dem Volke Gottes ein Sabbathalten librig [o.: ausstandig],

[Das hat er ab V. 3 nun bewiesen.]

10 denn der, der in seine Ruhe einging, auch er kam zur Ruhe von seinen [vollendeten] Werken, gleichwie
Gott von den eigenen.”

a. Sie ist eine verheil3ene. - Heb 4,3

- SO Wie er gesagt hat: ,So schwor ich in meinem Zorn: Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!’*
Der Apostel zitiert aus Ps 95,11. Der Schwur schlief8t fir die Unglaubigen die Tir.

Zweimal wird eine Ruhe verheiRen: Damals betraf die VerheiBung die Ruhe des Landbesitzes, nun die
Teilnahme an der Ruhe Gottes in der Vollendung, d. h. im neuen Jerusalem, im vollendeten Konigreich.

b. Die Ruhe ist eine, in die einige dabei sind hineinzugehen. - Heb 4,3

- SO Wie er gesagt hat: ,So schwor ich in meinem Zorn: Sie sollen nicht in meine Ruhe eingehen!’“

c. Sie ist eine Ruhe, die Gott schon lange vor diesem gehabt hat und die er mit Menschen
teilen will. - Heb 4,3-5

... Obgleich die Werke mit Griindung der Welt geschehen waren, denn er hat an einer Stelle iiber den
siebenten [Tag] so gesprochen: ,Und Gott ruhte am siebenten Tage von allen seinen Werken’, und an
dieser [Stelle] wieder: ,Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!’“

Gott horte bereits nach sechstagigem Schaffen mit der Arbeit auf. Die Ruhe ist immer noch offen, eine
Ruhe, die man mit Gott teilen darf.

Die Arbeit war permanent fertig (es gab keinen Tag der nachsten Woche, an dem der Schopfer sein
Schaffen fortzusetzen hatte); somit war auch jene gottliche Ruhe eine permanente.

Um die Begriindung nachzuvollziehen, ist es ratsam, 2Mo 20,8-11 heranzuziehen. Dort heil3t es:

,Gedenke des Sabbattages, dass du ihn heiligst. Sechs Tage sollst du arbeiten und alle dein Werk tun, aber
der siebte Tag ist Sabbat Jahweh, deinem Gott: Du sollst keinerlei Werk tun, ..., denn in sechs Tagen machte
Jahweh den Himmel und die Erde und das Meer und alles, was in ihnen ist, und er liefs ab [o.: und er hérte
auf / ruhte] am siebenten Tage. Darum segnete Jahweh den Sabbattag und heiligte ihn.”

Jesus sagte, dass der Sabbat fiir den Menschen geschaffen ist. In 2Mo 20,8-10 wird der Sabbat — dem
Menschen zum Wohl — ein Gebot. Die Begriindung fallt auf: ,,... denn in sechs Tagen machte Jahweh den
Himmel und die Erde und das Meer und alles, was in ihnen ist, und er liefs ab [o.: ruhte] am siebenten Tage.
GemalR Ps 8 wurde die Erde dem Menschen unterstellt. Sechs Tage arbeitete Gott und schuf eine Welt fur
den Menschen. So soll der Mensch — gleichsam in Gemeinschaft mit Gott — sechs Tage arbeiten.

Seite 85 von 267



Am siebenten Tag lie} Gott ab (1Mo 2,2.3): ,Und am siebenten Tage hatte Gott sein Werk, das er gemacht
hatte, zu Ende gefiihrt. Und er liefs ab am siebenten Tage von allem seinem Werk, das er gemacht hatte. 3
Und Gott segnete den siebenten Tag und heiligte ihn, denn an demselben lief8 er ab von allem seinem Werk,
das Gott, [um] es zu machen, geschaffen hatte.”

In diese seine Ruhe nimmt er den Menschen mit hinein.

Nun geht aber das Wirken des Menschen am nachsten Tag weiter. Und das Wirken Gottes geht ebenfalls
weiter, sagt Jesus (Joh 5,17): ,,Mein Vater ist am Wirken bis jetzt, und ich bin am Wirken.“

In einem anderen Sinne ist jedoch Gottes Ruhen (Gottes Ablassen von der Arbeit) nach der Schopfung eine
ewige Ruhe. Gott nennt sie ,,meine Ruhe”. Er ruhte — nicht, weil er miide geworden war (Gott wird nicht
mide; Jes 40,28.), auch nicht in dem Sinne, dass er nicht mehr wirkte (Gott ist immer noch am Wirken, Joh
5,17.), sondern er ruhte, weil er sein Ziel erreicht hatte. Deshalb lieR er am siebenten Tage ab von seinen
Werken. Alles war fertig.

Darauf bezieht sich der Verfasser. Die Ruhe Gottes, von der er hier spricht, ist also die letzte Ruhe, die
Vollendung, die Zeit, da sein gesamter Plan mit der Schépfung verwirklicht ist.

Und an dieser Ruhe hat Gott von jeher den Menschen teilhaben lassen wollen. Doch der Mensch fiel in
Siinde, fiel von ihm ab, ging eigene Wege. Gott geht ihm seit den Tagen von Eden nach, er |adt ihn immer
wieder ein zurlickzukehren. Immer wieder stellt Gott den Menschen vor die Wahl. Immer wieder gibt Gott
dem Menschen diesen Aufruf, dieses ,,Heute”. Das tat er in der Zeit der Wiistenwanderung, das tat er zur
Zeit des Psalmisten (Ps 95). Das tut er immer noch, sagt der Verfasser. ,Heute — verhartet eure Herzen
nicht! Kommt —in meine Ruhe!“

»-.. Obgleich die Werke mit Griindung der Welt fertig waren, 4 denn er hat an einer Stelle tiber den
siebenten [Tag] so gesprochen: ,Und Gott ruhte am siebenten Tage <und lieR ab» von allen seinen
Werken’, 5 und an dieser [Stelle] wieder: Sie werden nicht in meine Ruhe eingehen!“ (Heb 4,3-5)
Der grofRe Gott will seinen ruhigen harmonischen Himmel mit den Seinen teilen.

Aber, ,,obwohl die Werke fertig waren”, sagt der Apostel, war dieses Ruhen Gottes in Eden damals noch
nicht die Ruhe fir Gottes Volk. Slinde war dazwischengekommen.

d. Gott gibt eine weitere Gelegenheit, in seine Ruhe einzugehen. - Heb 4,6-9

»,Da es also fiir etliche lbrigbleibt, in sie einzugehen, und die, denen vormals gute Botschaft gesagt
wurde, nicht eingingen wegen Ungehorsams im Unglauben, 7 bestimmt er wieder einen gewissen Tag:
,Heute’, wenn er nach einer solchen langen Zeit in David spricht, so wie es gesagt ist: ,Heute, wenn ihr
seine Stimme hort, verhartet nicht eure Herzen’; 8 denn wenn Josua sie zur Ruhe gebracht hatte, hitte er
nicht danach von einem anderen Tage gesprochen. 9 Dann bleibt dem Volke Gottes ein Sabbathalten
tibrig ...”

Was ist die Begriindung dafiir, dass Gott seinem Volk eine weitere Gelegenheit gibt, in seine Ruhe
einzugehen?

. Trotz des Unglaubens Israels wurde die Tur zur Ruhe Gottes nicht geschlossen. Heb 4,6

,Da es also fiir etliche Ubrig bleibt, in sie einzugehen, ...“:

Nach den Versen zuvor gibt es immer noch eine Ruhe, in die man eingehen darf. Sie blieb eine VerheiRung
(V. 1), die allen Glaubenden zustand.

»Etliche” heil3t nicht, dass es nur wenigen vorbehalten ist, sondern dass es, nachdem andere nicht
hineingingen, immer noch solche geben darf, die, wenn sie nur wollen, hineingehen diirfen — weil es eben
noch eine Ruhe mit offener Tir gibt.

»und die, denen vormals gute Botschaft gesagt wurde, nicht eingingen wegen Ungehorsams im
Unglauben

Seite 86 von 267



Was war die , gute Botschaft”, die den Israeliten in der Wiistenwanderung ,,gesagt wurde“?

Es war die Verheiflung, die sie von den Viatern geerbt hatten, eine Heimat, ein Land, in dem sie sich nach
der Wanderzeit zur Ruhe begeben konnten.

Wenn der Apostel nun sagt, jene durften nicht hineingehen, weil sie nicht glaubten, aber ihr diirft in die
Ruhe gehen, die Gott immer noch bereithalt, geht es dann um dieselbe VerheiBung?

Man kann sich fragen, ob es bei der damaligen VerheilRung nur um ein Land ging. Der Apostel gibt zu
verstehen, dass es jetzt um ewige Werte geht. Ging es denn damals um dieselben? Jene durften offenbar
wegen Unglaubens nicht in die Ruhe eingehen, in die die Leser hineingehen sollen. Gingen die, die nicht ins
Land Kanaan gehen durften, verloren?

Man hat diese Schlussfolgerung abschwachen wollen mit der Meinung, der Apostel wiirde mit dem Israel
von damals lediglich ein Beispiel gebrauchen: Die, die in der Folge in der Wiiste starben, missten nicht
auch im selben Zeichen des ewigen Gllicks verlustig gegangen sein. Es ist aber Folgendes zu bedenken:
Erstens, der Apostel scheint wirklich von einer einzigen Ruhe reden zu wollen, wenn er von einer Ruhe nach
der Schopfung, einer flir das wandernde Israel, einer fiir das Israel zur Zeit Davids und einer zur Zeit des
Schreibens spricht.

Zweitens ist zu beachten, dass Gott in seiner Beziehung zu uns Menschen riesige Konsequenzen an kleine
Entscheidungen hdangen kann. Jakobus warnt: Der Gott, der das eine Gebot gegeben hat, hat auch das
andere gegeben. Man siindigt in beiden Fallen gegen denselben Gott. Von Evas und Adams Essen vom
Baum hing eine ganze Weltgeschichte der Stinde ab. Als Abraham Gottes VerheiBung, ihm einen Sohn
geben zu wollen, glaubte, wurde das ihm ,,zur Gerechtigkeit” gerechnet (1Mo 15,4). Es geht immer um die
Frage, ob man grundsatzlich Gott vertrauen und ernst nehmen wird.

. Gott bestimmt einen weiteren Tag zum Eingang in seine Ruhe. Heb 4,7

,Da es also fiir etliche librig bleibt, in sie einzugehen, bestimmt er wieder einen gewissen Tag: ,Heute’”

Ein neues Heute, eine Zeit der Gnade. Dieser neue Tag beginnt mit dem Kommen Jesu auf diese Erde. (Vgl.
Heb 1,1: ,in diesen Tagen, die die letzten sind“; d. h., jetzt, gegen Ende der alttestamentlichen Ara.)

Gott gibt dem Menschen immer wieder die Moglichkeit, auf sein Friedensangebot einzugehen, stellt ihn vor
die Entscheidung. Die meisten in Israel glaubten nicht (Heb 3,19).

,Wir, die wir glaubten ...“, sagt unser Apostel (Heb 4,3), und er ruft seine Leser auf, es weiterhin zu tun.

. Auch Josua, der das Volk Israel in Kanaan fiihrte, brachte es nicht in diese Ruhe. Heb 4,8

»--, denn wenn Josua sie zur Ruhe gebracht hitte, hatte er nicht danach von einem anderen Tage
gesprochen.”

Unter Josua fuhrte Gott das Volk in die Ruhe (Jos 21,43.44):

,Und so gab Jahweh Israel das ganze Land, das er ihren Vitern zu geben geschworen hatte; und sie nahmen
es in Besitz und wohnten darin. 44 Und Jahweh schaffte ihnen Ruhe ringsumher nach allem, was er ihren
Vitern geschworen hatte; und keiner von allen ihren Feinden hielt vor ihnen stand: alle ihre Feinde gab
Jahweh in ihre Hand.”

Der Apostel zeigt, dass die Ruhe unter Josua nur eine relative war.

Etwa 400 Jahre nach dem Auszug Israels aus Agypten, niamlich zur Zeit Davids (um 1000 v. Chr.) gab Gott
dem Volk eine weitere Gelegenheit, in seine Ruhe einzugehen. (Ps 95). Offensichtlich war die Ruhe unter
David und Salomo nicht diese Ruhe, in die Gott sein Volk letztlich fiihren wollte.

In 2Sam 7,1 lesen wir: ,Und es geschah, als der Kénig in seinem Hause wohnte, und Jahweh ihm ringsumher
Ruhe geschafft hatte vor allen seinen Feinden, ...”

Und unter Salomo nochmals (1K6n 8,56): ,,Gepriesen sei Jahweh, der seinem Volk Israel Ruhe gegeben,
nach allem, was er gesprochen hat! Kein einziges Wort ist dahingefallen von allen seinen guten Worten, die
er durch seinen Knecht Mose gesprochen hat.”

Seite 87 von 267



In 2Ch 6,41 (und Ps 132,8) heil’t es: ,Und nun, stehe auf, Jahweh Gott, zu deiner Ruhe, du und die Lade
deiner Stdrke!”

Gottes gnadige Gegenwart im Unterpfand des Tempels, war der Ruheort, der an die Stelle der gottlichen
Gegenwart auf der Wiistenwanderung trat. Aber jene Ruhe konnte keine bleibende, vollkommene sein. Es
war nicht diese Ruhe, von der Ps 95 (und Hebr 3) spricht.

Trotz des Ungehorsams des Volkes gab Gott diese vollkommene Ruhe fiir sein Volk Israel als Ziel nicht auf.
Er sandte seinen Sohn Jesus Christus. In ihm hat er diese Ruhe erweitert und vertieft. In Christus durfte das
(dem Herrn) treue Israel (das Volk Gottes) einen herrlichen Vorgenuss jener ewigen Ruhe finden. Aber
jenes wahre Israel war immer noch unterwegs, es lebte in einer von Slinde gezeichneten Welt. Die letzte
Ruhe stand fur jenes Israel (d. h.: fir die Hebraerchristen) noch aus.

. Schlussfolgerung — Heb 4,9

,Dann bleibt dem Volke Gottes (dem Volk Israel, dem wahren Israel) ein Sabbathalten ausstandig, ...“

Die ewige Sabbatfeier, das Endziel der Wege Gottes mit seinem Volk Israel, stand noch aus.

An die Stelle einer rdaumlich und zeitlich begrenzten Ruhe, die durch Schuld von innen und durch Feinde
von aullen bedroht war, tritt eine Ruhe in der Dimension der Ewigkeit und Vollendung, eine Ruhe, die im
Ruhen Gottes von seinen Schépfungswerken ihr Urbild hat.

. dem Volke Gottes (dem Volk Israel, dem wahren Israel) ...“

Unter ,Volk Gottes” versteht der Apostel alle Heiligen aller Zeiten, das treue Israel des Alten Testaments
sowie die Hebraerchristen, die ja das wahre Israel zu damaliger Zeit bildeten. Die Heiligen des Alten Bundes
werden nicht ohne jene neuen Heiligen (d. h.: die israelitischen Briefempfanger) vollendet (Heb 11,39.40),
sondern mit ihnen zusammen. Dann wird Gottes Volk (d. h.: das ,Israel Gottes”, Gal 6,15.16) am Ziel
sein:(Off 21 und 22).

(Nb: Die Tatsache, dass die Gldaubigen aus den Heiden in jenes Israel ,,eingepfropft” werden, wird nicht hier
erwahnt, sondern in Rém 11 und in Eph 2-3.)

. Eine letzte Erklarung: Heb 4,10

»--. denn der, der in seine Ruhe einging, auch er kam zur Ruhe von seinen Werken, gleich wie Gott von
den eigenen.”

Von wem spricht der Apostel in Heb 4,107
Von dem Sohn Gottes, dem grolRen Hohenpriester dieses Briefes, der nach seinem Selbstopfer in seine
Ruhe einging.

In Heb 2,9.10 hatte der Apostel erklart: ,Wir sehen ... Jesus, wegen <und mittels» des Todesleidens mit
Herrlichkeit und Ehre gekrént, denn es ziemte ihm, ... — er brachte ja viele S6hne zur Herrlichkeit — den
Urheber ihres Heils durch Leiden hindurch zum Ziel zu bringen. “

Der Gottes- und Menschensohn leidet stellvertretend und zieht nach vollbrachtem Werk ,viele S6hne zur
Herrlichkeit” nach sich in seine Ruhe — hatte er doch einmal gerufen (Mt 11,28.29): ,Kommt her zu mir, alle,
die ihr arbeitet und beladen seid, und ich werde euch ausruhen lassen (o.: Ruhe verleihen). Nehmt auf euch
mein Joch und lernt von mir, weil ich sanftmiitig bin und von Herzen demditig, und ‘ihr werdet Ruhe finden
flir eure Seelen.”

Wer dieser Einladung folgt, erlebt —in einem vorlaufigen Sinne — schon den Sabbat der Seele, und was
wichtiger ist: er wird Erbe der ewigen Ruhe, in die er dann eintritt, sobald er zum Herrn geht, in den
Himmel.

Freerkson bemerkt im King James Bible Commentary:

Seite 88 von 267



,Es konnte vom Glaubigen gesagt sein, der geistliche Ruhe erfahren hat, entweder in der Heilserfahrung
oder in einer Hingabe. Bei dieser Auslegung fehlt es dem Vers jedoch an Einheit; denn der, der diese Ruhe
erfahrt, hat aufgehort ,von seinen Werken, gleichwie Gott von den eigenen.’ Da es von guten Werken war,
dass Gott zur Ruhe kam, wiirde der Parallelismus auch beim anderen an ein Aufhdren von guten Werken
denken lassen. Die Werke jedoch, von denen man in der Heilserfahrung bzw. in der Hingabe aufhort, sind
selbstische bose Werke. ... Die ... wahrscheinlichste Ansicht ist die, dass dieses sich auf Christus bezieht, der
sein Erlosungswerk zum Abschluss gebracht hat und also, wie der Vater, in seine Ruhe eingegangen ist. Das
Thema des Buches spricht sicherlich fiir diese Ansicht wie auch das personliche Firwort ,er’. In diesem
Abschnitt ist von den Glaubigen wiederholt in der Mehrzahl gesprochen worden und in der ersten oder
zweiten Person mit ,wir’ oder ,ihr’.”
Freerkson ist beizustimmen.

Zusatzliche Griinde waren:

Sollte in Heb 4,10 der einzelne Glaubige gemeint sein, so wiirden sich die V. 9.10 wie ein Zirkelschluss lesen
lassen: ,Es bleibt eine Ruhe fiir den Glaubigen noch Ubrig, weil der Glaubige, der in seine Ruhe einging, ...,
zur Ruhe gekommen ist“. Doch was hier in V. 10 als Beweis geliefert wird, ist ja eine Annahme, diein V. 9
noch erst bewiesen werden will.

Zudem ist V. 10 A nicht Gegenwart, sondern Vergangenheit (,,der, der in seine Ruhe eingegangen ist“).

Die Ruhe von V. 9 ist nicht eine gegenwartige. Sie ist eine, die dem Gottesvolk noch ,bleibt”, noch
ausstandig ist.

Schlatter schreibt zu Heb 4,1-9:

»,Das dritte Wort, das die Ruhe aufs Neue verheift, zeigt zugleich, dass die Ruhe, die Josua dem Volk
verschaffte, noch nicht die Erflillung der VerheiBung war. Als Gott wieder vom Eingehen in seine Ruhe
sprach, war Israel schon langst im verheiRenen Land. Die Wanderzeit in der Wiiste war abgeschlossen, und
doch glichen sie immer noch einem ruhelos weiterwandernden Volk. Deshalb, weil die gottliche Ruhe aufs
Neue verheiRen ist, steht der Gemeinde die Sabbatfeier, die auch ihr an der Ruhe Gottes Anteil gibt, noch
bevor. Denen, die Gott in seine Gemeinde berufen hat, ist nicht eine ziellose Unruhe und Arbeit auferlegt,
so dass aus ihrem Werk eine endlose Anstrengung, ein Kampf ohne Sieg werden miusste. Auch unserem
Dienst und unserer Arbeit ist ein Ziel der Vollendung gesetzt.”

Der ganze Zusammenhang ist auf die Zukunft ausgerichtet.

Hinzu kommt ein Wortspiel, méglicherweise ein beabsichtigtes. Josua hat, nach V. 8, Israel nicht in die
ewige Ruhe Gottes gebracht. Aber der zweite ,Josua“, Jesus (nach der griechischen Schreibweise desselben
Namens), ist bereits in seine Ruhe vorangegangen und zieht heute alle auf ihn Vertrauenden nach sich.
Weil auch er (Jesus) von seinen Werken ruhte — dieser gewisse, der in seine Ruhe einging, nachdem er sein
Heilswerk vollbracht hatte, — darum gibt es nun eine Ruhe fiir das Volk Gottes.

Jesus Christus will seine Ruhe mit den Seinen teilen. Jeder, der (nach vollendetem Lauf, in der Herrlichkeit)
in die Ruhe Jesu eingeht, ist zur Ruhe gelangt von seinen Werken, wie Gott von seinen eigenen.

... VON seinen Werken“:

Eines Tages wird Gottes Volk ruhen von allen Werken.
Vgl. Off 14,13: ,Und ich hérte eine Stimme aus dem Himmel, die zu mir sagte: Schreibe: Selige sind die
Toten, die im Herrn sterben, von jetzt an! Ja, sagt der Geist, — damit sie ruhen von ihren Miihen.”

—> Hier auf Erden ist der Ruheort nicht! Wir sollten entsprechend bereit sein, in diesem Leben Unruhe zu

haben. Wir sollen nicht schon hier unbedingt unsere Ruhe haben wollen. Der Satz ,,Lass mich in Ruhe” ist in
dieser Welt flr uns nicht angebracht.

Seite 89 von 267



Wie reagieren wir, wenn Gott das Leben fir uns unertraglich macht? Sagen wir: ,Mir reicht ‘s. Ich halt es
nicht mehr aus“? Paulus sagte (Phil 4,13): ,Ich bin stark fir alles in dem, der mich <stets» innerlich kraftigt,
Christus.”

3. BefleiBBigen wir uns! - Heb 4,11-13

»Befleiigen wir uns also, einzugehen in jene Ruhe, damit nicht jemand nach demselben Beispiel des
Unglaubens «und Ungehorsams falle, ...“

a. Die Verbindung mit dem Bisherigen Heb 4,11 A

e alsO”:
d. h., wegen des bis anhin Gesagten

b. Die Aufforderung Heb 4,11

,BefleiBigen wir uns also, in jene Ruhe einzugehen, ...”

Wir erinnern uns an den Gedankengang der V. 5-12: Gott ruhte am siebenten Tage. Er wollte den
Menschen in seine Ruhe mit hineinnehmen. Obwohl die goéttlichen Schopfungswerke fertig waren, war
dieses Ruhen Gottes aber nicht fiir Gottes Volk Ruhe. Siinde war dazwischengekommen. Fir das Volk stand
die Ruhe noch aus. Gott erldste sich sein Volk aus Agypten und fiihrte es ins verheiRene Land. Aber nicht
einmal das verheifRene Land Kanaan brachte Gottes Volk zur Ruhe. Sonst hatte David nicht (in Ps 95) von
einer noch ausstehenden Ruhe gesprochen. Und heute (ca. 62 n. Chr., als der Brief geschrieben wurde)
steht flir das Volk Gottes (das Israel Gottes) diese Ruhe immer noch aus, sagt der Verfasser. Deshalb sollten
sich die Hebraerchristen, befleiRigen in jene vollendete, zukiinftige Ruhe einzugehen. Sie sollten nicht auf
der Strecke bleiben.

c. Der Zweck der Aufforderung Heb 4,11

,damit nicht jemand nach demselben Beispiel des Unglaubens <und Ungehorsams falle, ...“:

Das Wort fir ,,Unglaube” (apeitheia) hat eine zweifache Bedeutung: Unglauben und Ungehorsam.
Gehorsam kommt aus dem Glauben, Ungehorsam aus Unglauben. Um beiden Bedeutungen gerecht zu
werden, ist es am besten, zu libersetzen ,,Unglaube im Ungehorsam®. Vgl. Heb 3,12.17.

Das , Fallen” ist eine reale Gefahr fir die Hebraerchristen.

d. Die Bekraftigung dieser Warnung Heb 4,12.13

»--. denn lebendig ist das Wort Gottes und wirksam und scharfer als jedes zweischneidige Schwert, und es
fahrt durch bis zur Teilung der Seele und auch des Geistes, der Gelenke und auch des Markes, und urteilt
iber Erwadgungen und Vorstellungen des Herzens. 13 Und es ist kein Geschopf unsichtbar vor ihm: Es ist
alles bloR und aufgedeckt fiir seine Augen; ihm [schulden] wir Rechenschaft.“

In den Versen 12 und 13 wird nun das Mittel vorgestellt, das Gott benutzt, um den Unglauben zu

verurteilen und alles aufzudecken, was ihre Fortschritte hemmt oder ihre Schritte verlangsamt.
Es ist hier von zweierlei die Rede: Gottes Reden, Gottes Augen.

. Gottes Reden Heb 4,12

»denn lebend ist das Wort Gottes und wirksam und scharfer als jedes zweischneidige Schwert, ....“

Wir achten auf den Zusammenhang:
Das ,,Wort“ ist hier die Anweisung, in die Ruhe Gottes einzugehen, und die Warnung, dass man dieser Ruhe
verfehlen konnte.

Seite 90 von 267



,Lebend“ ist es, weil er, der lebendige Gott selbst, dieses Wort ist. Da Gott ewig ist, ist das Wort ewig; da er
ewig lebt, ist sein Wort lebendig. Er lebt in seinem Wort. Es hat heute noch dieselbe Wirkung wie damals.
,Lebend“ ist es, weil es Leben schafft und erhilt — in jedem Glaubigen, jeden Tag. Jeder Gldubige braucht
es, um am Leben zu bleiben (Mt 4,4).

»Wirksam” ist das Wort, weil es lebendig ist. Es ist Kraft in den Glaubigen; es bewirkt etwas.

»Scharfer als ein Schwert” ist es, weil es mit schneidender Kraft tief in den Glaubigen hineinschneidet
»Zweischneidig” (wortl.: mit zwei Maulern; d. h., es ,frisst” gleichsam den, den es trifft. Vgl. 5Mo 32,42;
2Sa 2,26; Jer 46,10; Hos 11,6): Es ist scharfer als ein doppelseitig geschliffenes und daher leicht und tief
eindringendes Schwert.

. Es dringt durch allen Schein, durch alle Masken

. Es trennt, was ineinander verschlungen war, was nicht zusammengehort

. Es dringt hinein in die Seele und in den Geist.

Nun folgen drei parallele Aussagen, die im Wesen dasselbe aussagen:

»es fahrt durch bis zur Teilung der Seele und auch des Geistes, (es fahrt durch bis zur Teilung) der
Gelenke und auch des Markes, und (es) urteilt liber Erwagungen und Vorstellungen des Herzens; und
kein Geschopf ist vor ihm unsichtbar: es ist alles bloR und aufgedeckt ...“

»Es fahrt durch bis zur Teilung der Seele und auch des Geistes*:

Das Wort Gottes teilt, was wie die Fugen eines Organismus fest ineinandergreift.

Die Teilung geschieht nicht zwischen Seele und Geist, sondern es teilt die Seele, deckt auf, legt blof3, was in
der Seele ist, und es teilt den Geist, deckt auf, legt blo, was im Geist ist.

Mit ,Seele” und ,,Geist” ist das Innere des Menschen gemeint. Die Seele ist die der Leiblichkeit
ndherstehende Empfindungswelt. Der Geist ist vor allem die Sphare des Denkens, Wollens und
Entscheidens, bestimmt zur Ansprechbarkeit von Gott.

Es gibt sowohl Gutes als auch Boses im Bereich der Seele:

. Gutes Seelisches: Z. Bsp. Erhebung, wenn wir ein schénes Lied zur Ehre Gottes singen. Wir empfinden
etwas in der Seele. Wenn wir mit den Musikbausteinen etwas Gutes bauen, kann Gott es gebrauchen.

. Aber es gibt auch bdses Seelisches, d. h., Seelisches, das vom Fleisch (von diesseitigen Kraften) her
befleckt ist.

— Wir missen also unterscheiden. Wie kénnen wir das?

. indem wir unser Denken mit dem Wort Gottes flllen. Wenn unser Denken niichtern und ruhig vor Gott
ist, kann es urteilen, unterscheiden.

. Wir bekennen unsere Siinden und entfernen das Unreine vom seelischen Bereich. So teilt das Wort
Gottes Gutes von Schlechtem.

Ebenso gibt es sowohl Gutes als auch Boses im Bereich des Geistes.

. Béses: Z. Bsp. waren die groRten Denker unbekehrte Stinder. Auch Wahrsager tun Boses im Bereich des
Geistes.

Paulus sagt (2Kor 7,1): ,,Da wir also diese VerheiSungen haben, Geliebte, sollten wir uns reinigen von aller
Befleckung des Fleisches und des Geistes und Heiligkeit vervollkommnen in der Furcht Gottes.”

Auch beim Lesen, Erforschen und Auslegen der Bibel: Wir sollen nicht phantasieren und vom Text
abschweifen. Wir haben immer wieder zu fragen: Was sagt der gottliche Text?

. und es fahrt durch bis zur Teilung der Seele und auch des Geistes, der Gelenke und auch des Markes,
Der Apostel gebraucht einige Bildworter: Gelenk, Knochen, Mark.
Ein ,,Gelenk” ist eine Verbindungsstelle. Da begegnen sich Glieder. Gottes Wort trennt, was nicht

zusammengehort.
Seite 91 von 267



Der ,Knochen” liegt verborgen. Gottes Wort durchdringt den Knochen, schneidet in ihn hinein, selbst bis
ins ,Mark”, bis ins Innerste — und es beurteilt, das was darin ist, es deckt Gedanken und Absichten auf.
,Gedanken” sind die Quelle von Absichten. Wenn wir gute Absichten wollen, miissen wir gute Gedanken
haben. Wollen wir gute Gedanken haben, missen wir uns dem Wort Gottes aussetzen.

»und urteilt iiber Erwdagungen und Vorstellungen des Herzens.“:

Das Wort verhalt sich richterlich sowohl im Gebiet der Gedanken, Vorsatze und EntschlieBungen (also im
Bereich des menschlichen Geistes), als auch in dem der Affekte, Neigungen und Triebe (also in im Bereich
der Seele).

Welches Wort? Das der Apostel (welches der Herr Jesus und die Apostel gelehrt hatten) — und auch das AT,
von dem er zitierte.

. Gottes Augen — Heb 4,13

,»und es ist kein Gesch6pf unsichtbar vor ihm: Es ist alles bloR und aufgedeckt fiir seine Augen”

- kein Geschopf“:
Kein Mensch kann sich seinem Blick entziehen.

e VOr ihm“:

Wir beachten, wie der Apostel in diesem Vers tibergeht vom , Wort” Gottes zu ,,Gott” selbst.
Wer auf das Wort Gottes hort, hort auf Gott. Meine Beziehung zu Gott ist messbar an meiner Beziehung
zum Wort Gottes. Wenn mir Gottes Wort nicht wichtig ist, zeige ich, dass mir Gott nicht wichtig ist.

»Es ist alles bloB und aufgedeckt”:

Das Wort Gottes deckt in uns alles auf, was dem Herrn nicht gefallt. Wir werden dadurch unentrinnbar vor
Gott gestellt.

,fur seine Augen“:

Alles ist aufgedeckt fiir die Augen Gottes. Sie sehen alles, auch das in uns, was uns selber unsichtbar und
unergrindlich ist.

— Der Christ soll sich davor hiiten, fleischlich-seelisch zu denken und zu handeln. Wer in der Seele (in der
Emotion) gefiihrt sein will, offenbart geistliche Unreife. (Das ist gerade das, was in den Filmen heute
propagiert wird.)

Manche beten: ,Herr, hilf mir gehorsam sein.” Warum so beten? Gehorchen ist ein Auftrag. Da gilt es zu
handeln. (Wenn eine Ampel auf Rot steht, dann bleiben wir stehen. Wir gehorchen einfach!)

Manche beten in einem Ton, der sie entschuldigen soll. Z. Bsp.: ,,Du weildt ja, wie schwach ich bin.” Man
mochte sich gerne besser darstellen vor dem Herrn. Da besteht die Gefahr, dass man seine eigene
Schwachheit entschuldigen will und dem Ungehorsam Vorschub leistet.

Wir diirfen zu Gott kommen, wie wir sind. Aber er will uns nicht so belassen. Wir sollen fiir Gottes
Korrektur offen sein, bereit uns verandern zu lassen.

»e; ihm [schulden] wir Rechenschaft.”
W.: ,,... ihm sind wir ein Wort [i. S. v.: eine Antwort] schuldig” (im Sinne von: ihm sind wir verantwortlich)

Wir werden eines Tages bloB und aufgedeckt vor ihm stehen. Wir werden nichts verbergen kdnnen.

Seite 92 von 267



Das Wort Gottes deckt uns heute schon die geheimsten Tiefen des Inneren auf, sodass alles offen daliegt.
Die verborgenen Bestandteile des menschlichen Innenlebens unterliegen der alles durchdringenden und
aufdeckenden Macht des gottlichen Wortes.

Die Leser sollen nicht meinen, dem Gericht Gottes zu entgehen, wenn sie dem goéttlichen Wort
widerstreben.

- Deshalb sollten wir auch nichts vor uns selbst verbergen. Wir sollten nicht vor uns selbst besser
dastehen wollen, als wir sind. Denken wir nicht, wir kdnnten die letzten und innersten Griinde unserer
Verzagtheit und unseres Unglaubens, oder die leisesten Regungen unserer Widerspenstigkeit vor Gott
verbergen. Es braucht viel Mut, riicksichtslos und unbarmherzig zu sein mit sich selbst. Haben wir offene
Augen und seien wir handlungsbereit!

Der Richterstuhl Christi ist Gericht/Urteil/Beurteilung fiir die Glaubigen — nicht zum Tode. Wir empfangen
Boses fir das, was wir Boses getan haben. Wir empfangen Gutes fir das, was wir Gutes getan haben. Aber
Gott wird alle Tranen abwischen, auch die, die an jenem Tag weinen werden.

G. Aufforderung zum Festhalten und Hinzutreten - Heb 4,14-16
Der Apostel kehrt zurtick zum Thema ,Hohepriester”. Vgl. Heb 3,1.

1. Die erste Aufforderung: Lasst uns das Bekenntnis festhalten - Heb 4,14.15

Wir haben Ermutigung notig, da fiir viele von uns ein grolRer Teil unserer langen Wistenreise noch vor uns
liegt. Hier bekommen wir viel Ermutigung.

a. Was ist der Anlass, zu dieser Aufforderung? Heb 4,14 A

»,Da wir also...”

Das bezieht sich zuriick auf die vorangehenden Verse: Weil wir einen barmherzigen, grolRen Hohenpriester
haben, einen Mittler, deshalb ... (Heb 3,1)

b. Was wird iiber den Hohenpriester ausgesagt? Heb 4,14.15

»,Da wir also einen groRen Hohenpriester haben, der durch die Himmel gegangen ist, Jesus, den Sohn
Gottes, lasst uns das Bekenntnis festhalten, 15 denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht
mitempfinden kdnnte mit unseren Schwachheiten; er ist einer, der in allem versucht worden ist [und]
auf gleiche Weise, Siinde ausgenommen; ...“

Flinf Aussagen Uber unseren Hohenpriester
I: Er ist groB.

- groBer als die Engel,
- groBer als Mose

Il: Er ging durch die Himmel.

Er ist —im Bilde gesprochen — durch die Himmel gegangen. Die Himmel sind gleichsam der Vorhang zur
Gegenwart Gottes, zum himmlischen Heiligtum.
(Das Bild wird genommen vom alttestamentlichen Zelt der Begegnung.)

lll: Er ist der Sohn Gottes.

Er ist Gott. Derselbe, der uns zum Bruder wurde, ist der Sohn des lebendigen Gottes. Er kam zu uns, lebte,
wirkte unter uns, starb, erstand, fuhr auf. Er nimmt uns mit. Wir starben mit ihm (R6m 6), wir leben mit
ihm.

Seite 93 von 267



IV: Er ist ein Hohepriester, der mitfiihlen kann.

»--; € ist einer, der in allem versucht worden ist [und] auf gleiche Weise, Slinde ausgenommen (d. h., er
tat keine); ...“

Warum kann er mitfithlen?

Weil er in gleicher Weise versucht wurde.
. In allem.

Was ist alles? Worin kann er Mitleid haben?
. Er kann unsere Anfechtungen verstehen.
. Und er leidet mit, wenn wir leiden.
Apg 9,4.5: ,Saul, Saul, was verfolgst du mich? ... Ich bin Jesus, den du verfolgst.”
Kol 1,24: ,Nun bin ich froh in meinen Leiden fiir euch, und ich fiille vertretend auf, was noch fehlt von der
Bedrdngnis Christi in meinem Fleisch fiir seinen Leib, der die Gemeinde ist”.
Jes 63,9: ,In all ihrer Bedrdngnis war er bedréngt”
2Kor 1,5:,,... demgemdifs wie die Leiden Christi reichlich auf uns liberstrémen, ...“
Das soll unser Vertrauen zu ihm starken. Es gibt keinen, der uns besser verstehen konnte oder ein
weicheres Herz hatte.

Exkurs liber Versuchung

In 1Mo 3 und Mt 4 haben wir zwei Versuchungsgeschichten von siindlosen Menschen: Jesus wurde in
denselben Bereichen versucht, in denen Eva versucht wurde. Alle Versuchungen kann man in diese drei
Kategorien einteilen — entsprechend den drei Grundbedirfnissen des Menschen, die Gott in ihn
hineingelegt hat.

. Das Verlangen zu geniefsen (1Mo 3,6. , die Frau sah, dass der Baum gut zur Speise war”)

. Das Verlangen zu haben (Heb 3,6:,,... dass er eine Lust fiir die Augen war”)

. Das Verlangen etwas zu sein (Heb 3,6: ,,... und dass der Baum begehrenswert war, Einsicht zu geben”)
Wir waren nichts, aber Gott hat uns bedeutungsvoll und kostbar gemacht. Wir haben ein gutes Verlangen,
zu geniefSen (Frau), zu haben (Haus) und zu sein (Sonst kdnnte Gott uns nicht ansprechen und belohnen).
Wir wollen z. B. gerne gelobt werden. Aber seit dem Siindenfall sucht der Mensch sein SEIN im
Geschaffenen; er liebt die Schopfung mehr als den Schopfer.

Vgl. 1Joh 2,16: die Lust des Fleisches (das GenieRen), die Lust der Augen (das Haben), das GroRtun des
«diesseitigen» Lebens (das Sein; das Aufgehen im Diesseitigen).

Eine Versuchung ist eine Einladung, einen Wunsch auf unerlaubte Weise zu erfiillen. Lust an sich ist etwas
Gutes. Die Siinde aber hat die Lust pervertiert, sodass wir nun Lust haben auf Verkehrtes und die Lust in
verkehrter Weise erfiillen wollen.

Der Herr Jesus wurde an allen drei Stellen versucht. Es war fiir ihn eine echte Versuchung, von aullen an
ihn herangetragen. Und er bestand sie — kraft dessen, dass er Gottes Sohn war. Die Kraft war in ihm. In uns
als Nachkommen Adams ist diese Kraft nicht, Aber Jesus ist in uns. Unsere Kraft ist er in uns. Vgl. Phil 4,13;
Joh 15,5; Eph 1,19ff; 3,20.

Womit kann er mitfiithlen?

.. Mit unseren Schwachheiten*:

Gemeint ist jede Art von Schwache, auch die Hinfalligkeit der menschlichen Natur, auch unser haufiges Zu-
kurz-Kommen und Zu-Fall-Kkommen.

V: Er ist ein Hohepriester, der ohne Siinde ist.

Wir haben nicht einen Hohenpriester, der noch einen Mittler (oder eine Mittlerin) brduchte. Vgl. 1Tim 2,5:
,...denn es ist einer Gott und einer Mittler <zwischen» Gott und Menschen, ein Mensch: Christus Jesus”.

Seite 94 von 267



In Christus sind wir alle Priester (1Petr 2,5), aber keiner von uns ist so wie Jesus Christus. Nicht nur, dass er
ohne Siinden ist, sondern er nimmt unsere Siinden weg. Daher verlassen wir uns auf ihn und nicht auf uns.
Wir haben keine menschlichen , persdnlichen Seelsorger”, keinen, der besondere ,,Vollmacht” hat. Wir
haben keinen , Mittler”, der uns losspricht von Siinden und Gebundenheit. Menschliche Mittler brauchen
wir nicht, auch nicht in der Evangelisation. Man braucht niemanden, um zu Jesus zu kommen. (Allerdings,
wenn jemand Hilfestellung braucht, stehen Christen gerne zur Verfligung.)

Exkurs zum Thema Evangelisation

Wir dirfen keinen Druck machen, auch nicht in einer seelsorgerlichen Aussprache. Wir diirfen uns nicht
von Menschen abhangig machen und andere nicht von uns abhangig machen. Es ist unsere Aufgabe, die
Leute vor Christus zu stellen. Das Wort Gottes soll das Vertrauen zu Christus wecken, nicht der Seelsorger
oder Verkiindiger.

1Joh 1,9 spricht vom Bekennen. Der Evangelist soll nicht den Siinder einladen, ihm seine Slinden zu
bekennen. Das ware ein Hindernis. ,Sag Gott diese Siinde. Sag sie nicht mir, sondern ihm!“ Die Slinden dem
Herrn zu bekennen, ist ein Akt des Vertrauens.

Manchmal kann man (iber Stinde sprechen, aber nicht im Sinne einer Beichte, sondern als Hilfestellung —
von Mensch zu Mensch. Menschen sollen ein Bewusstsein bekommen von der Heiligkeit Gottes. Die
bekommen sie, wenn sie vor ihn treten.

Jak 5,16 spricht ebenfalls vom Bekennen der Slinden. Wir sollen einander Siinden bekennen, und zwar
dort, wo wir sie begangen haben. Der Zweck des Bekennens ist, dass wir damit demjenigen, dem wir
bekennen, Vertrauen zum Ausdruck bringen. Wenn wir dem Herrn die Slinden bekennen, driicken wir
unsere Hoffnung aus, dass er uns vergeben werde, und das Vertrauen, dass Gott uns im Blick auf Christus
vergeben hat. Wenn wir anderen Menschen bekennen, bringen wir in Reue jemandem die Siinde —im
Vertrauen darauf, dass der andere uns vergibt, wo wir ihm wehgetan haben.

c. Was bedeutet die Aufforderung, ,lasst uns das Bekenntnis festhalten“?

Es geht um das Bekenntnis zu Jesus. Vgl. Heb 10,23. Gottes Volk soll sich offen zu ihm stellen, auch dann,
auch wenn Anfeindung und Spott zu erwarten ist, auch in der Verfolgung.

d. Wie wird die Aufforderung verstarkt?

Durch das Nachfolgende.

V. 15: ,,denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht mitempfinden kénnte mit unseren
Schwachheiten; er ist einer, der in allem versucht worden ist [und] auf gleiche Weise, Siinde
ausgenommen;...”

Niemand, der Christus verlasst, kann sich entschuldigen und sagen: Die Versuchungen und Prifungen
waren zu schwer; es war zu schwierig, Christ zu bleiben. Nein. Wir haben einen Hohenpriester, der in allem
versucht und gepriift wurde.

- in @dhnlicher Weise wie wir“:

Worin bestand die Ahnlichkeit der Versuchungen?
Vor allem darin, den Gehorsamsweg und die Abhangigkeit vom Vater zu verlassen.

Exkurs liber die Versuchung und die Moglichkeit der Umkehr:

Zum Menschenleben gehort das Versucht-Werden. Jesus wurde wahrer Mensch, daher konnte er versucht

werden, als er auf Erden war. ,,Jesu Siindlosigkeit war kein ruhender Besitz, sondern eine immer neu im

Kampf bewdhrte Grundstellung.”

Nur Menschen kdnnen sich entscheiden und daher versucht werden. Tiere kénnen nicht versucht werden.

Gute Geister auch nicht mehr. Damonen (inkl. Satan) sind in ihrer negativen Entscheidung gebunden und so
Seite 95 von 267



tief in Feindschaft gegen Gott verschlossen, dass sie vollig unfahig sind, sich neu fiir Gott zu entscheiden
und Umkehr zu halten.
Gott selbst — auch Christus als Gott —ist jeder Versuchung zum Bosen vollig und ewiglich unzuganglich.

Worin bestanden Jesu Versuchungen?

. darin, aus der Abhdngigkeit vom Vater herauszutreten (Mt 4),

. sich zum Konig machen zu lassen (Joh 6,15);

. auf Abkirzungswegen das Ziel zu erreichen — ohne Kreuz und mit Anbetung Satans (Mt 4)

. oder durch die Zeichenforderung und den Unglauben der Gegner sich zum vorzeitigen Handeln bewegen
zu lassen (Mk 8,11.12),

. oder durch den Kleinglauben der Jiinger verzagt zu werden (Mt 17,17; Mk 6,52; 7,18; 8,17).

. Im Leiden bestand seine Versuchung darin, dem Leiden auszuweichen, indem er z. B. Legionen von Engel
herbeigerufen hatte (Mt 26,53),

. oder durch den Spott der Gegner veranlasst zu werden, vom Kreuz herabzusteigen und vorzeitig als
Richter zu fungieren (Lk 23,35-37).

. In der Verlassenheit am Kreuz bestand die Versuchung darin, zu verzweifeln (Ps 22,2).

2. Die zweite Aufforderung: Lasst uns hinzutreten - Heb 4,16

- lasst uns also mit Freimiitigkeit hinzutreten zu dem Thron der Gnade, damit wir Barmherzigkeit
empfangen und Gnade finden fiir rechtzeitige Hilfe; ..."

a. Wohin sollen wir treten?

e ZU dem Thron der Gnade*:

. Zu einem Thron

Ein Thron ist ein Stuhl, auf dem ein Herrscher sitzt. Ein Gott ist ein Herr, d. h., ein Hoherer, ein
Vorgesetzter, dem man verantwortlich ist. Dieser ruft uns auf hinzuzutreten: Ich trete hin zu einem
Herrschenden, einem auf einem Thron, einem Konig.

Auch in der Bekehrung ist es so: Keine Bekehrung ohne Herrschaft Gottes im Leben. Deshalb ist das erste in
der Bekehrung die Umkehr (BuRe).

. Zu einem Thron der Gnade

Ein Gott ist ein Helfer. Ich trete hin zu einem, der mich liebt, einem liebenden Herrscher, der vor allem ein
Helfer ist.

Was ist ein Gott? Es gibt zwei Eigenschaften, die als Definition fiir einen Gott gelten: Ein Gott ist ein Herr
und ein Helfer. Der ,, Thron“ spricht von Gottes Herrschaft, die ,,Gnade” von seiner Hilfe.

b. Wie sollen wir hinzutreten?
. Mit Freimutigkeit.

- lasst uns also mit Freimiitigkeit hinzutreten:

Wir wurden gerettet, um stindig Zugang zum Vater zu haben. Gott hat uns gerettet zum Beten. Vgl. Eph
2,18: ... durch ihn wir beide in einem Geist den Zutritt hin zum Vater haben.”

¢. Wozu/mit welchem Ziel sollen wir hinzutreten?

e, damit wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden fiir rechtzeitige Hilfe; ...“
Seite 96 von 267



. Um Barmherzigkeit zu empfangen (fiir Vergangenes und fiir die Gegenwart)

Barmherzigkeit setzt Not voraus. Wir hatten und haben oft Not, bedirfen daher eines mitfiihlenden,
barmherzigen Helfers.

. Um Gnade zu finden

Uns Menschen wurden Grenzen gesetzt (Apg 17,26), damit wir ihn suchen und ihn um Hilfe ersuchen.

,Gnade ... fiir rechtzeitige Hilfe*:

Wir sollen hinzutreten, damit wir Gnade finden, sobald der Zeitpunkt da ist, dass wir Hilfe brauchen. Wir
sollen uns auf die Not vorbereiten, wenn wir sehen, dass Not auf uns zukommt. Wie tut man das?

Wir denken im Voraus, was auf uns zukommen wird, und gehen dann ins Gebet. Wir machen uns nicht
Sorgen, sondern beten in Bezug auf die Zukunft.

,rechtzeitige”:

Gottes Hilfe ist immer rechtzeitig — ob vor der Not oder in der Not, sodass wir bewahrt und durchgetragen
werden kdnnen. Wir sollen aber rechtzeitig den Thron der Gnade aufsuchen, damit wir dann, wenn die Not
da ist, vorbereitet und nicht Gberrascht sind.

Im Garten Gethsemane war der Herr im Gebet, wahrend seine Jiinger, die ebenfalls hdtten beten sollen,
schliefen. Als die groBe Schlacht der Wahrheit gegen die Liige dann anbrach, war der Herr vorbereitet, die
Jinger nicht. Der Herr konnte daher dann auch richtig reagieren. Die Jinger reagierten in mehreren
kritischen Fallen falsch.

d. Warum und auf welcher Basis sollen wir hinzutreten? (Heb 4,15; 5,1)
. Weil wir den Hohenpriester haben

,Da wir also einen groRen Hohenpriester haben ...“
,also” (Heb 4,15):

. Weil wir einen Hohenpriester haben,

- einen, der groR ist

- einen, der siindlos ist

- einen, der Mitleid hat, der mitfiihlen kann, weil er selber fiir eine Zeitlang in demselben Zustand war wie
wir

. Weil Gott einen bereitstellte.

,denn“ (Heb 5,1):

. Weil der Herr Jesus die in der Heiligen Schrift genannten Voraussetzungen fiir einen vermittelnden
Hohenpriester erfiillt. Dazu gehort, dass er fir eine Zeit ,schwach” war, Mensch wie wir.

I1. Teil: Heb 5-10,18: Der Sohn Gottes ist der erhabene
und bessere priesterliche Mittler.

Heb 5,1- 7,28: Die bessere Priesterordnung des neuen Hohenpriesters

A. Der Christus ist der rechte Hohepriester. - Heb 5,1-10
Dieser Abschnitt spricht tber die Einsetzung des Hohenpriesters.

Seite 97 von 267



1. Einleitendes

a. Bisherige Hinweise auf Jesus Christus als Hohepriester

Heb 1,3:,,... welcher ... sich, nachdem er durch sich selbst die Reinigung [von] unseren Siinden vollzogen
hatte, zur Rechten der Majestdit in den Héhen setzte”

Heb 2,17.18:,,..., weswegen es notwendig war, in allem den Briidern gleichgemacht zu werden, damit er ein
barmherziger und ein treuer Hohepriester wiirde in Bezug auf das, was Gott betraf, um zu siihnen die
Siinden des Volkes, denn insofern er selbst als ein Gepriifter gelitten hat, kann er denen, die gepriift werden,
helfen; ...”

Heb 3,1:,,... deswegen, ... achtet auf den Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses, Christus
Jesus, ...”

Heb 4,14.15: ,Da wir also einen grofien Hohenpriester haben, der durch die Himmel gegangen ist, Jesus,
den Sohn Gottes, lasst uns das Bekenntnis festhalten, 15 denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der
nicht mitempfinden kénnte mit unseren Schwachheiten; er ist einer, der in allem versucht worden ist [und]
auf gleiche Weise, Siinde ausgenommen; ...“

b. Die Verbindung dieses Abschnittes zum vorigen

,»15 denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht mitempfinden kénnte mit unseren
Schwachheiten, ... 5,1 denn jeder Hohepriester [wird] aus [der Reihe von] Menschen genommen [und]
wird fiir Menschen bestellt in den Sachen, die Gott betreffen, damit er darbringe beides, Gaben und
Opfer fiir Siinden, ...”

5,1 A begriindet 4,15 A.

2. Der israelitische Hohepriester als Vorbild fiir Jesu Hohepriesteramt - Heb 5,1-4
a. Er muss vermitteln zwischen Gott und Menschen. - Heb 5,1.2

»denn jeder Hohepriester [wird] aus [der Reihe von] Menschen genommen [und] wird fiir Menschen
bestellt in Bezug auf das, was Gott betrifft, damit er darbringe beides, Gaben und Opfer fiir Siinden, 2 als
einer, der in rechtem MaRe Nachsicht zu haben vermag mit den Unwissenden und Irrenden, da auch er
selbst mit Schwachheit angetan <und behaftet» ist. 3 Und wegen dieser muss er, wie fiir das Volk so auch
fiir sich selbst, <Opfer> darbringen fiir Siinden.”

Um Priester sein zu kdnnen, muss er drei Bedingungen erfiillen:

. Um vermitteln zu konnen muss er aus der Reihe der Menschen kommen. Heb 5,1

»,von Menschen”,

d. h., er muss ganz Mensch sein; nur so kann er die Menschen vor Gott vertreten. Kein Engel kann es.
Hiermit haben wir einen weiteren Beweis dafir, dass Jesus Christus nicht ein Engel ist. Kein Engel kann
gleichzeitig Engel und Mensch sein. Nur Gott selbst kann Gott und Mensch zugleich sein.

Die zweite Bedingung:

. Um vermitteln zu konnen muss er fiir die Menschen da sein (fur sie einen Dienst tun), d.
h., er muss ein stellvertretendes Opfer bringen.

»--- [und] wird fiir Menschen bestellt in Bezug auf das, was Gott betrifft, ...“
Er ist da fiir die Angelegenheiten, die Gott betreffen. Er ist da, um ein Opfer darzubringen fiir die Stinden.

Seite 98 von 267



. Um vermitteln zu konnen muss er Verstandnis haben fiir die Schwachheiten der
Menschen, die er vertritt. Heb 5,2 A

. Er muss die Fahigkeit haben, mit den Unwissenden und Irrenden mitzufiihlen.
»als einer, der in rechtem Maf3e Nachsicht zu haben vermag mit den Unwissenden und Irrenden”.

Das griech. Wort fiir ,Nachsicht haben” bedeutet eigentlich: , seine Empfindungen und Leidenschaften
(Zorn, Eifer, Kummer) maRigen“; einer, der nicht ungeziemend stark aufgebracht ist von den Irrungen,
Vergehen und Slinden des Volkes, sondern einer, der sie in Geduld und Hingabe tragt.

. Er muss also fahig sein, den eigenen Zorn gegen die Siinde des Volkes zu maRigen.

Es ist zu beachten, dass hier nicht gesagt wird, dass der Priester Nachsicht haben soll mit frechen Rebellen
und bewussten Ubertretern, sondern mit den ,,Unwissenden und Irrenden”, d. h., mit denen, die mehr aus
Schwachheit slindigen als aus Trotz.

. Er kann mitfihlen, weil er selbst Schwachheit hatte.
e, da auch er selbst mit Schwachheit angetan <und behaftet» ist.”

b. Er muss auch fiir sich selbst ein Opfer darbringen. - Heb 5,3

»Und wegen dieser muss er, wie fiir das Volk so auch fiir sich selbst, <Opfer» darbringen fiir Stinden“

Der irdische Priester muss zuerst Slindopfer fiir die eigenen Siinden bringen.

3Mo 9,7.8:,,Und Mose sagte zu Aaron: Nahe zum Altar, und opfere dein Siindopfer und dein Brandopfer,
und tue Stihnung fiir dich und fiir das Volk; und opfere die Opfergabe des Volkes .... 8 Und Aaron nahte zum
Altar und schlachtete das Kalb des Siindopfers, das fiir ihn war.”

3Mo 16,3.6: ,,... auf diese Weise soll Aaron in das Heiligtum hineingehen: mit einem jungen Stier zum
Siindopfer und einem Widder zum Brandopfer. ... 6 Und Aaron soll den Stier des Siindopfers, der fiir ihn ist,
herzubringen.”

c. Er kann sich nicht selbst ernennen, sondern er muss von Gott eingesetzt sein. H- Heb eb
5,4

»Und es nimmt einer nicht sich selbst die Ehre, sondern der von Gott Gerufene [erhilt sie], ganz so wie
auch Aaron.” (Vgl. Heb 5,1.)

So, war es am Anfang bei Aaron

. Dieses Amt ist eine Ehre.

. In dieses Amt wird man gerufen.

. Hohepriester ist man nicht durch sich selbst, sondern durch Gott. Gott allein gebihrt die Ehre.

Vgl. Joh 3,27: ,,Ein Mensch kann nichts empfangen, es sei ihm denn aus dem Himmel gegeben.” Das gilt fir
jeden Dienst im Reich Gottes.

Die drei Hauptanforderungen fir das Hohepriesteramt sind also:

. Er muss vermitteln kénnen. (Dazu muss man Mensch sein, ein Opfer darbringen und mitfiihlen kénnen.)
. Er muss in Bezug auf seine eigenen Siinden ein Opfer haben — ODER siindlos sein.

. Er muss vom Gott eingesetzt werden.

3. Christus als rechter Hohepriester erfiillt diese drei Anforderungen - Heb 5,5-10

Sie werden hier vom Verfasser in etwas anderer Reihenfolge als in den V. 1-4 aufgefiihrt.)

Seite 99 von 267



a. Christus wurde direkt von Gott eingesetzt. - Heb 5,5.6

,»50 verherrlichte auch der Christus nicht sich selbst, Hohepriester zu werden, sondern der [verherrlichte
ihn], der zu ihm sagte: ,,Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren”, 6 so wie er auch an anderer
Stelle sagt: ,,Du bist Priester in Ewigkeit (wortl.: [bis] in den Aon) nach der Ordnung Melchisedeks“

. Er verherrlichte sich nicht selbst. Heb 5,5 A

. Gott ist hochste Autoritdt. Gott als der Hochste bestimmt, wer Hohepriester wird, wer Mittler sein darf
vor ihm (denn gegen ihn hat man sich ja versiindigt.). Nur so darf es sein.

. So entspricht es auch dem alttestamentlichen Vorbild.

Niemand darf dieses Amt an sich reifRen. 4Mo 16,32 schildert das Schicksal von drei Mannern (Korah,
Dathan und Abiram), die das Amt an sich reiRen wollten: ,und die Erde 6ffnete ihren Mund und verschlang
sie und ihre Familien”.

. Er wurde vom Vater bestellt. Heb 5,5

Gott bestimmte den Sohn zum Mittler. Der Sohn versteht ihn am besten.

Es war wichtig, den Judenchristen zu beweisen, dass Christus sein Hohepriesteramt nicht selbst an sich
gerissen hat. Die zwei alttestamentlichen Beweisstellen, die der Apostel anfiihrt, sind Ps 2,7 und Ps 110,4.
»--, SONdern der [verherrlichte ihn], der zu ihm sagte: ,Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren’,
so wie er auch an anderer Stelle sagt: ,Du bist Priester in Ewigkeit (wortl.: [bis] in den Aon) nach der

{« u

Ordnung Melchisedeks’.

. Er empfing dieses Amt auf ewig. Heb 5,6

»ee ,DU bist Priester in Ewigkeit (wortl.: [bis] in den Aon) nach der Ordnung Melchisedeks’,,
Christus hat sein Amt fiir immer empfangen. Er ist nicht ein zeitlicher Hohepriester. Der Beweis ist Ps 110,4.

b. Der Christus kann wirklich vermitteln: - Heb 5,7-10

». der —indem er in den Tagen seines Fleisches beides, Flehen und Bitten, mit starkem, <lautem>» Rufen
und Tranen dem darbrachte, der ihn vom Tode zu retten vermochte, und erhért wurde wegen seiner
gewissenhaften Einstellung —, 8 obwohl er Sohn war, an dem, was er litt, den Gehorsam lernte, 9 und,
zum Ziel gebracht, wurde er allen, die ihm gehorchen, Urheber eines ewigen Heils, 10 feierlich angeredet
von Gott als Hohepriester nach der Ordnung Melchisedeks”.

. Er ist ganz Mensch. Heb 5,7.8

»- in den Tagen seines Fleisches ...“:

d. h,, in den Tagen seines irdischen Menschseins; in der Zeit seines Lebens mit einem nicht verherrlichten
Leibe. (S. auch V.5 E.)

Das Fleisch ist das Diesseitige (0. die Dynamik des Diesseitigen), die menschliche Schwachheit
einschlieRend.

. Er kann mitfiihlen: Sein Teilhaben an unserer Schwachheit. Heb 5,7

Der Apostel gibt ein Beispiel davon, dass er an unserer Schwachheit teilnahm. Jesu Beten in Gethsemane:
Jesus war schwach, aber seine Schwachheit war nicht Stinde, sondern leibliche Schwachheit.
Vgl. 2Kor 13,4: ,,... wenn er auch in Schwachheit gekreuzigt wurde, lebt er jedoch aus [der] Kraft Gottes”.

Seite 100 von 267



. Er war vollkommen gehorsam. Heb 5,7.8

., Obwohl er Sohn war, ...“

d. h., Gott war
. an dem, was er litt, den Gehorsam lernte:

. Er lernte den Gehorsam, obwohl! er [Gottes] Sohn war.
. Er ,lernte”, d. h., er machte die Erfahrung

Wie lernen wir? Auf zweierlei Art und Weise:

(1) durch das Machen neuer Erfahrungen (Hinzulernen)

(2) durch Korrektur (Ablegen von falschem Denken und Handeln)

Der Herr Jesus hat die zweite Art des Lernens nie erlebt. Er lernte nicht durch Korrektur, sondern indem er
neue Erfahrungen machte. Er war nie vorher in Leiden gewesen.

Leiden sind die Probestelle des Gehorsams. Wenn wir zu leiden haben, ist unsere Treue gefragt: Was werde
ich jetzt mehr lieben, meine Gesundheit oder den Willen Gottes, mein Wohlergehen und meine
Bequemlichkeit oder Gottes Wohlgefallen?

Jesus machte die Erfahrung des Gehorsams — als Unschuldiger, nicht als einer, der korrigiert werden
musste.

Sein Menschsein war fiir ihn eine Schule der Bewahrung und des Gehorsams.

Phil 2,5-8: ,,..., der, in Gestalt Gottes seiend, es nicht als ein An-sich-zu-ReifSendes erachtete, Gott gleich zu
sein, 7 sondern sich selbst entduflerte, indem er [die] Gestalt eines Sklavendieners annahm. In Gleichheit
[der] Menschen geworden 8 und in [der] éGufSeren Erscheinung als Mensch erfunden, erniedrigte er sich
selbst — gehorsam geworden bis zum Tod, ja, zum Tod des Kreuzes.”

In Heb 4,15 lasen wir: ,,...; er ist einer, der in allem versucht worden ist [und] auf gleiche Weise, Siinde
ausgenommen; ...”

Hierin unterscheidet er sich von der Ordnung Aarons: Er war stindlos: Er kannte Siinde nicht, er hatte keine
innewohnende Siinde, und er tat keine.

. 2Kor 5,21: ,,... den, der Siinde nicht kannte, machte er flir uns zur Siinde”

. 1Joh 3,5: ,Und es ist in ihm nicht Siinde.

. 1Petr 2,22: ... der keine Siinde tat, noch wurde List in seinem Munde gefunden”

Jesu Menschsein war eine standig an Schwere zunehmende Leidensschule. Er war der ,Mann der
Schmerzen, mit Leiden vertraut®. Die Anfechtung kam auf ihn zu, vor allem in Form von kérperlichen und
seelischen Leiden; zuletzt auch in Form von geistlichem Leiden: Ps 22,2: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?”

Jesu Gehorsam gegentber Gott war kein miiheloser Akt, sondern erforderte in jeder Situation ein erneutes
ganzliches Ja. ,Ja, Vater, ich will dir gehorchen. Dein Wille geschehe, nicht meiner.”

Ps 40,8.9: ,Siehe! Ich komme. In der Rolle des Buches ist liber mich geschrieben; 9 deinen Willen, mein Gott,
zu tun ist meine Lust. Und deine Weisung ist mitten in meinem Inneren.” (Vgl. Heb 10,6.)

Hoffmann: Wahrer Gehorsam ist ein aktives Annehmen und geduldiges Durchleiden der auferlegten Last.
Es ist weit mehr als ein Uber-sich-ergehen-Lassen.

Jesus ,,trug” die Leiden. Nicht: ,er schickte sich — passiv — in die Leiden”. Nein. Er (ibernahm und trug in
seinem Gehorsam aktiv ein immer schwerer werdendes Leiden.

Auf diesem Wege wurde er zu dem Hohepriester, den wir brauchten.

Er lernte den Gehorsam. Wie tat er das und was half ihm dabei, gehorsam zu sein? — Zweierlei:

Seite 101 von 267



Sein Gebet und Flehen: 5,7M

». der —indem er in den Tagen seines Fleisches beides, Flehen und Bitten, mit starkem, <lautem>» Rufen
und Tranen dem darbrachte, der ihn vom Tode zu retten vermochte, und erhért wurde wegen seiner
gewissenhaften Einstellung”.

»Flehen und Bitten” [o.: flehentliche Bitten]:

,Flehen“ ist ein starkes Wort fiir Gebet. Hier steht es in der Mehrzahl, vielleicht deshalb, weil Jesus dreimal
betete (Mt 26,28-44). Vgl. Ps 102,25 A.

Jesus Christus weiR, was es heillt in Not zu sein; er kann uns nachempfinden. Er flehte, wie auch wir flehen
sollen.

Jesus siegte (iber die Anfechtung in Gethsemane dadurch, dass er seinen Willen unter den des Vaters
unterordnete. Dadurch wurde sein Gebet zu einem Opfer, das er ,darbrachte”.

Seine gewissenhafte Einstellung: 5,7 E

»der ... erhért wurde wegen seiner gewissenhaften Einstellung”

»gewissenhafte Einstellung” (griech. eulabeia)

besteht aus zwei Wortern: ,,Gutes” und ,,nehmen®“. Es geht bei diesem Wort um eine Haltung und eine
Vorgehensweise.

Dieses Wort liegt zwischen zwei entgegengesetzten Polen

- auf der einen Seite eingegrenzt durch lahmende Furchtsamkeit (z. B. angesichts einer Gefahr)

- auf der anderen Seite eingegrenzt durch leichtsinnige Dreistigkeit (z. B. angesichts einer Pflicht, die man
zu erfiillen hat)

Beide Extreme sind schlecht. Jesu Haltung bzw. Vorgehensweise liegt genau zwischen diesen beiden
Extremen. Das Wort eulabeia kdnnte in zwei Richtungen bzw. zwei Anwendungsbereiche: angewandt
werden:

- wenn es in Richtung einer Gefahr geht: entsprechende Vorgehensweise angesichts der Gefahr

- wenn es in Richtung einer Pflicht geht: eine ernste Einstellung angesichts der Pflicht.

Jesus ist mit Gefahr konfrontiert und mit der Erfillung einer Pflicht betraut. Er bringt nun diese Einstellung
zum Ausdruck. D. h., es geht um

. eine heilige, gewissenhafte Sorgfalt und Behutsamkeit in Handlungsbereitschaft

. eine gewissenhafte Einstellung und Bereitschaft, den Weg der Erflllung der goéttlichen Aufgabe angesichts
der Gefahr trotzdem zu gehen.

Heb 5,7: , der ... Flehen und Bitten, ... dem darbrachte, der ihn vom Tode zu retten vermochte, und erhort
wurde wegen seiner gewissenhaften Einstellung”

... vom Tode retten”:

Weiss & Meyer:

»der - ... Flehen und Bitten, ... dem darbrachte, der ihn vom Tode zu retten vermochte, und erhért wurde
wegen seiner gewissenhaften Einstellung -,

»ihn vom Tode zu retten” kann unmoglich heillen: aus dem Tode erretten, als ob Jesus um seine
Wiedererweckung gefleht habe, da ein schutzsuchendes Flehen nur auf Bewahrung vor dem Tode gerichtet
sein kann. Dann aber unterliegt es keinem Zweifel, dass der Verf. an das Gebet in Gethsemane denkt, wo ja
Jesus ausdriicklich wiederholt zu dem, der ihn vor dem Tode bewahren konnte (vgl. Mk 14,36), gefleht hat.

Es kann also das apo6 nur bezeichnen, dass er durch die Erhérung von dem Grauen vor dem Tode befreit
wurde (Weiss, B., & Meyer, H. A. W. (1888). (Bd. 13, S. 137). Gottingen: Vandenhoeck, Ruprecht)

Seite 102 von 267



.. €rhOrt wurde“:

Ps 22,22:, Du hast mich erhért.”
Phil 2,9:,,Darum erhéhte Gott ihn auch liber die MafSen und gab ihm einen Namen, der (iber allen Namen
ist, ...”

Exkurs: Der Hades ist der Todesbereich

Hades ist gekennzeichnet von der Trennung von Leib und Geist aufgrund des Todes. Es ist ein Zustand im
Jenseits, der alle Menschen betrifft. Im AT = Sheol.

Apg 2,26-27: ,Deswegen war mein Herz fréhlich und frohlockte meine Zunge. Mehr <noch>: Auch mein
Fleisch wird wohnen auf Hoffnung, 27 weil du meine Seele nicht dem Bereich des Todes iiberlassen wirst...”
In Apg 2,27 / Ps 16 beachten wir: der Begriff ,Seele” bedeutet ,,Person”, wie oft in den Ps: z. B.

Ps 22,21: , Entreifse dem Schwert meine Seele, meine einzige, aus des Hundes Gewalt.”

Ps 25,12.13: ,,Wer ist nun der Mann, der Jahweh fiirchtet? Ihn unterweist er in dem Weg, den er wéhlen
soll. 13 Seine Seele wird wohnen im Guten, und sein Same das Land besitzen.”

Ps 30,3.4: ,,Jahweh, mein Gott! Zu dir rief ich, und du hast mich geheilt. 4 Jahweh! Du hast aus dem Scheol
gefiihrt meine Seele, hast mich neu belebt, hervor aus denen, die in die Grube gefahren waren.”

Ps 31,14: ,denn ich habe die Verleumdung vieler gehért. Schrecken ist um und um. Sie halten zusammen Rat
gegen mich, sinnen darauf, [mir] meine Seele zu nehmen.”

Ps 56,14 ,, denn du hast meine Seele vom Tode befreit... [und] meine Fiifse vom Straucheln, “

Ps 72,13.14: ,,Er erbarmt sich des Geringen und des Armen, und die Seelen der Armen rettet er. 14 Er erlést
aus Bedriickung und Gewalttat ihre Seele.”

Hades steht immer in Verbindung mit Tod. Deshalb hat er etwas Negatives an sich.

Hades ist gekennzeichnet von Vorlaufigkeit: vom Warten auf das Gericht bzw. vom Warten auf die
Vollendung (Auferstehung)

[Nicht so sehr ein Ort als vielmehr ein Zustand]

Wenn auch fir den Glaubigen gilt, dass er im ,,Paradies” (d. h., in einem Zustand der Freude, Wonne) ist, so
ist er doch nur in einem Vor-Vollendungs-Zustand.

Die Schrift lehrt: Mit dem Tode werden duRerer (Leib) und innerer Mensch (Geist/Seele) getrennt: Pred 12;
Jak 2 Ende. Der Leib (= die Leiche) wird von den Uberlebenden versorgt; der eigentliche Mensch (ein Geist)
geht ins Jenseits, in die Verfligungsgewalt Gottes.

Hadees ist bei den Griechen die Welt der Verstorbenen. Diesen Ausdruck haben die neutestamentlichen
Apostel Gbernommen, um das alttestamentliche hebraische scheol zu libersetzen. In die scheol, bzw. den
hadees, gehen (gemall dem Zeugnis des AT) alle Verstorbenen, ob gut oder bose. Nach Lk 16 sind aber die
Verstorbenen im Jenseits unversdhnlich voneinander getrennt. Hadees ist nicht gleichzusetzen mit Hélle
(Gehenna).

Apg 2,27 zeigt, dass Jesus in den hadees ging, nicht in die Gehenna.

Jesu Hiille, sein Leib, wurde mit seinem Tode in ein Grab gelegt. Seine Person (seine Seele, sein Geist) ging,
wie der anderen Sterbenden, in den hadees (Apg 2,27), nach Lk 23,43 ins Paradies, nach 23,46 in die
Gegenwart Gottes.

Jesus war also, wahrend er im hadees war, in der Gegenwart Gottes, im Paradies. In der Zeit, als er im
hadees war, war er nicht mit dem Leib vereinigt.

Jesus blieb nicht im hadees. Er blieb nicht im Bereich des Todes, und er bleib nicht in der Trennung vom
Leib. Gott lieR nicht zu, dass sein Leib Verwesung sehen sollte.

Mit der Auferstehung kam Jesus aus dem Jenseits zurlick, d. h., er kam wieder mit seinem Leib zusammen,
kam zurlick mit seinem Leib in die sichtbare Welt. Als Auferstandener konnte er sich dann zwischen den
zwei Welten bewegen. Mit seiner Auffahrt (,Himmelfahrt“) ist er nun als vereinigte Person, also mit (!) dem
verherrlichten Leib im Jenseits.

1Petr 3 spricht nicht davon, dass Jesus nach dem Tode bei den nicht unglaubig Verstorbenen war (s.
Erklarung dort). Eph 4,8-10 ebenfalls nicht.

Seite 103 von 267



. Seine Bewahrung brachte ihn zur Vollendung. Heb 5,9.10

»-. und, zum Ziel gebracht, wurde er allen, die ihm gehorchen, Urheber eines ewigen Heils, 10 feierlich
angeredet von Gott als Hohepriester nach der Ordnung Melchisedeks*.
Eine doppelte Frucht des Gehorsams in seinen Leiden:

Er kam ans Ziel, erfiillte restlos Gottes Plan.

»--- Vollendet geworden [o. ,,ans Ziel gebracht”]

Er wurde ein Vollendeter, einer, der am Ziel angekommen ist. Er hat den géttlichen Plan restlos und
vollends erfullt. (Vgl. Joh 19,30: ,,Es ist vollbracht <und vollendet».”)

Der Satz begann in V. 5. geht mindestens bis V. 10. Er beginnt und endet mit Verherrlichung, —
Verherrlichung des Hohenpriesters.

. Wurde er allen, die ihm gehorchen, Urheber (Bahnbrecher; Anfiihrer; Verursacher) eines ewigen
Heils“

Vgl. Heb 2,10; 12,2.3.

Das ewige Heil war das Heil des Gottesvolkes. Das war den Erzvatern verheien worden. 1Mo 49, Ich warte
auf dein Heil

Ohne seinen Gehorsam im Leiden gabe es kein Heil fir uns.

Rom 5,18.19: ,also dann: Wie es durch einen Fehltritt zu einer Verurteilung fiir alle Menschen [kam], so
[kommt es] auch durch die eine gerechte [Handlung] zu einer Rechtfertigung des Lebens fiir alle Menschen,
19 denn geradeso wie durch das Nichtgehorchen des einen Menschen die Vielen zu Siindern gemacht
wurden, so werden auch durch das Gehorchen des Einen die Vielen zu Gerechten gemacht werden. “

Sein Gehorsam macht nicht unseren Gehorsam tberflissig.

Rom 1,5: ,,Glaubensgehorsam”

Rom 6,16: ,Wisst ihr nicht, dass, wem ihr euch als leibeigene Knechte zum Gehorchen zur Verfiigung stellt,
ihr dessen leibeigene Knechte seid, dem ihr gehorcht, ob [Knechte] der Stinde zum Tode oder [Knechte] des
Gehorchens zur Gerechtigkeit?”

Christi Gebet wurde erhort: Er wurde bewahrt im Tod und zur Auferstehung gebracht. Gott verherrlichte
ihn. So wurde Jesus zum Retter fir alle, die ihm gehorchen (Heb 5,9).

Gott gebietet nun allen Menschen, BuBe zu tun (Apg 17,30). BuRe-Tun ist ein Gehorsamsakt. Und alle, die
Bufde tun, will er in einen Weg des fortwahrenden Gehorsams fiihren. Wir Menschen miissen den Akt des
Ungehorsams Adams gleichsam personlich riickgangig machen. Wenn ich BuBe tue, anerkenne ich ihn als
meinen Gott und Herrn.

Er wurde Hohepriester nach einer besonderen Priesterordnung. 5,10

-, feierlich angeredet von Gott als Hohepriester nach der Ordnung Melchisedeks*.

Diese besondere Ordnung ist die Ordnung Melchisedeks. Darliber wird der Apostel in K. 7 ausfiihrlich
lehren.

Wie konnen die Aussagen von Heb 5,1-10 uns Hilfe und Trost sein?

. Er hat unsere Angst miterlebt.

. Er hat unsere Leiden durchgemacht.

. Er weil, was es heillt, gehorsam zu sein. Er kann mitfiihlen, wenn wir vor etwas stehen, wo wir gehorsam
sein sollten, wahrend sich in uns alles dagegen straubt.

. Weil er alles mitmachte, deshalb darf ich nun zu ihm — zum Thron der Gnade — kommen und wissen, dass
der dort Thronende mich versteht und mir helfen will.

Seite 104 von 267



B. Unterbrechung im Hinblick auf den geistlichen Stand der Empfanger - Heb 5,11-
6,20

Die Verse 5,11- 6,20 sind eine Einschaltung. Das Thema von 5,10 (,,Hohepriester nach der Ordnung
Melchisedeks”) wird in 6,20 bzw. 7,1 wieder aufgegriffen.

Der Apostel hat noch viel (iber das Hohepriesteramt Christi zu schreiben. Aber der Zustand der
Briefempfanger lasst ihn zogern. Sie sollten schon Lehrer sein, miissen aber wieder so behandelt werden,
als seien sie noch im geistlichen Kindheitsstadium.

Zuerst erklart er den geistlichen Zustand der Leser, und dann gibt er eine entsprechende Aufforderung zur
Uberwindung ihrer geistlichen Trigheit.

1. Uber geistliche Trigheit und deren Uberwindung - Heb 5,11-14

e, Uber welchen [Melchisedek] wir ein reichhaltiges Wort haben, und [dariiber] zu sprechen [und] es zu
erklaren, ist schwer, da ihr zum Hoéren <und Verstehen» trage geworden seid, 12 denn der Zeit nach
solltet ihr Lehrer sein, und ihr habt wieder nétig, dass euch gelehrt wird, was die anfanglichen Elemente
der Worte Gottes sind, und seid solche geworden, die Milch brauchen und nicht feste Speise, 13 denn
jeder, der Milch einnimmt, ist unerfahren im Wort der Gerechtigkeit, denn er ist ein unmiindiges <Kind>.
14 Aber fiir Reife ist die feste Speise, die aufgrund von Gewdhnung <ernsthaft» geiibte Sinne haben zur
Unterscheidung sowohl des Edlen «und Guten» als auch des Schlechten <und Bosen».“

a. Der Anlass, hieriiber zu schreiben - Heb 5,11

... Uber den wir ein reichhaltiges Wort haben, ...“

Der Anlass, Uber die Tragheit der Leser zu schreiben, liegt einerseits in dem, was er vorhat, namlich ein
reiches Wort weiterzugeben, andererseits in der Schwierigkeit der Leser, ein solches Wort zu fassen. Ehe er
also das gewiinschte Wort loswerden kann, muss die Tragheit, in die die Leser zuriickgefallen sind,
Uberwunden werden.

Wir merken: Wenn man nicht vorankommt im geistlichen Leben, bleibt man nicht einfach stehen, sondern
nimmt ab.

»--, Und [dariiber] zu sprechen [und] es zu erkldren, ist schwer, ...“
Warum ist es fiir den Apostel schwierig, diese Lehren darzustellen?

e, da ihr zum Hoéren <und Verstehen» trage geworden seid“:

Etwas genauer: ,weil ihr an den Ohren stumpf [0.: empfindungslos] geworden seid”. Das ist bildlich
gesprochen.

Die Empfanger waren geistlich ,schwerhorig” geworden. Was kdnnte mit der ,,Schwerhorigkeit” der Leser
gemeint sein?

Der Apostel will Gber Dinge schreiben, die bei dem gegenwartigen geistlichen Zustand der Leser fiir ihn
schwierig sind darzustellen, weil die geistliche Aufnahmefahigkeit abgenommen hat.

(Nb.: Wir haben heute eine dhnliche Situation im Volk Gottes weit und breit: Viele Christen sagen ,Diese

Predigt war zu theoretisch?“ Sie wollen damit ausdriicken, dass es zu viel Fleisch gab und zu wenig Milch,
zu wenig vorgekaute Nahrung anhand von konkreten Beispielen und Lebenshilfen.

Wenn geistliche Aufnahmefahigkeit abgenommen hat, wird es fiir Lehrer, die Gottes Wort treu darlegen

wollen, schwierig werden. Deshalb ist heutzutage das das Predigen vielerorts schwierig geworden.)

Die Briefempfanger waren im Héren und Verstehen trage geworden.
Htrage”:

Seite 105 von 267



d. h,, schlaff, nicht mehr so eifrig wie am Anfang.

Jes 50,4: ,Mein Herr, Jahweh, hat mir eine Zunge der Belehrten gegeben, damit ich wisse, den Miiden durch
ein Wort aufzurichten. Er weckt jeden Morgen, er weckt mir das Ohr, damit ich hére gleich solchen, die
belehrt werden.”

Daher ist es wichtig, sich taglich vom Herrn das Ohr wecken zu lassen.

Es gibt Christen, die schon viel Belehrung empfangen haben, die aber im Héren (des Wortes Gottes bzw. im
Lesen und Erforschen der Heiligen Schrift) trage geworden sind.

Es gibt vier verschiedene Arten des Horens:

. horen, dass etwas gesprochen wird, aber nicht wissen, was Gesprochen wird;

. das Gesprochene horen, aber nicht verstehen, was der Sprechende meint;

. héren und verstehen, aber nicht annehmen, was der Sprecher sagt;

. horen, verstehen und annehmen (d. h.: ,auf jemanden horen”).

Danach kommt — als Folge des griindlichen Hérens und Annehmens — das Tun, das Ausfiihren des
Gehorten.

b. Wie die Tragheit festgestellt wird - Heb 5,12-14

e, denn der Zeit nach solltet ihr Lehrer sein, und ihr habt wieder nétig, dass euch gelehrt wird, was die
anfanglichen Elemente der Worte Gottes sind, und seid solche geworden, die Milch brauchen und nicht
feste Speise, ...”

. Sie sind nicht, was sie sein sollten. V. 12 A

Sie hatten einen guten Start, zeigten irgendwann danach aber keinen Eifer mehr, vertiefte Kenntnis des
Heils zu erlangen. So wurden sie unfahig, Tieferes zu horen und aufzunehmen und dann lehrhaft
weiterzugeben.

. Sie brauchen Anfangslehre. V. 12
Sie haben es nun wieder notig, das ABC der Gottesworte (d. h.: der gbttlichen Lehre) zu héren.

. Sie sind unerfahren im Wort der Gerechtigkeit. V. 13

. IThnen wird nun gezeigt, wie man mindig (d. h.: geistlich reif) wird. V. 14

Man braucht Zeit und Reife, bis man Lehrer sein kann. Jeder Christ, der im Glauben schon alter ist, sollte
Lehrer sein. Die Hebrderchristen hatten schon in der Lage sein sollen, etwas weiterzugeben, das sie vom
Herrn gelernt hatten.

Wer nicht lehren kann, soll lernen. Aber es sollte auch jeder Lehrer zugleich ein Schiiler sein und bereit sein,
von anderen zu lernen.

Die Zusammensetzung dieser Gruppe von Briefempfangern war ziemlich einheitlich. Die ganze Gruppe ist
trage geworden.

(Das deutet librigens auch darauf hin, dass die Gruppe der Empfanger wohl nicht gro8 war.)

c. Die Losung des Problems - Heb 5,13.14

e, denn jeder, der Milch einnimmt, ist unerfahren im Wort der Gerechtigkeit, denn er ist ein
unmiindiges «Kind>.

14 Aber fiir Reife ist die feste Speise, die aufgrund von Gewdhnung <ernsthaft> geiibte Sinne haben zur
Unterscheidung sowohl des Edlen «und Guten> als auch des Schlechten <und Bosen».“
. Zeit
. richtiges Horen
. gelibte Sinne haben
Seite 106 von 267



. Der erste Schritt zur Losung: Wieder lernen, richtig zu héren (Vgl. Heb 5,11 E: ,ihr seid zum Hoéren <und
Verstehen> trage geworden®).

Es geht darum, dass man sich aufrafft und Gottes Wort wieder richtig hért, namlich so, dass man auch
versteht.

. Der zweite Schritt zur Losung liegt in V. 14: Gewdhnung durch ernsthafte Ubung in der Gerechtigkeit.
»Aber fiir Reife ist die feste Speise, die aufgrund von Gewdéhnung <ernsthaft geiibte Sinne haben”.

. Der dritte Schritt zur Losung wird in den V. 13 und 14 nur leicht angedeutet: GemaR der Erfahrung in der
Gerechtigkeit darf und soll allmahlich festere Speise verabreicht werden.

V. 13:,,..., denn jeder, der Milch einnimmt, ist unerfahren im Wort der Gerechtigkeit, denn er ist ein
unmiindiges <Kind».“

Der ,Milch” steht die ,feste Speise” gegeniber.

Vgl. 1Kor 3,1-3:,Und ich, Briider, konnte zu euch nicht als zu Geistlichen reden, sondern als zu Fleischlichen,
als zu unmiindigen <Kindern» in Christus. 2 Milch gab ich euch zu trinken und nicht <feste> Speise, denn ihr
konntet es noch nicht [vertragen]. Jedoch auch jetzt kénnt ihr es nicht, 3 denn ihr seid noch Fleischliche,
denn wo Eifersucht und Streit und Entzweiung unter euch sind, seid ihr nicht Fleischliche?*“

»--. unerfahren im Wort der Gerechtigkeit”
Das Wort der Gerechtigkeit ist das ganze Evangelium, das Wort Gottes.

V. 14: , Aber fiir Reife ist die feste Speise, die aufgrund von Gewdhnung <ernsthaft» geiibte Sinne haben
zur Unterscheidung sowohl des Edlen <und Guten» als auch des Schlechten <und Bosen”

,Reife” sind selbstandig. Um reif zu werden braucht es Zeit. Und es braucht Gewdhnung. Man lernt mehr
und mehr zu denken, wie Gott denkt.

Gott hat uns einen Sinn gegeben (1Joh 5,20; 1Kor 2,16), eine geistliche Veranlagung und Empfanglichkeit,
eine Disposition (d. i. eine gewisse Feineinstellung, ein tuning).

Auch bei uns Christen braucht es ein Verstandnis in unserem Geist, damit wir verstehen, was geschrieben
steht.

1Joh 5,20: ,,Aber wir wissen, dass der Sohn Gottes gekommen ist und uns ein Denken <und Verstandnis»
gegeben hat, damit wir den Wahrhaftigen kennen”

Vgl. Rom 12,2: ,Formt euch nicht nach dieser Welt, sondern werdet umgestaltet durch Erneuerung eures
Denksinnes, um zu priifen, was der Wille Gottes sei, der gute und angenehme und vollkommene”,

Exkurs: Was ist ein schoner Gottesdienst?

Was ist geziemend? Was ist zierlich in Sachen Schmuck und Kleidung?
Die Heilige Schrift fordert nicht die Schmucklosigkeit. Es heiRt nicht, dass Christen kein Kettchen tragen
durften (vgl. 1Mo 24). Aber wir miissen uns immer fragen: Was ziemt sich? Worauf wird das Auge gelenkt.

Ein Priifen ist erforderlich. Ein allgemeines gleiches Urteil (iber das, was schon ist, ist uns heute in der
Gemeinde Jesu abhandengekommen, und zwar deshalb, weil die Gemeinde Jesu vom Sozialismus der
Werte beeinflusst worden ist.

[[? So wird das Sein aufgeldst. Wenn kein Unterschied gemacht wird zwischen Mann und Frau, dann hat
man weder Mann noch Frau, weder Tier noch Mensch. Man will einen neuen (androgynen) Menschentyp
anstreben, den es aber nie geben wird. Die so gen. , Frankfurter Schule” ist ein Bemiihen Satans, sein Reich

Seite 107 von 267



aufzubauen. Aber Satan ist kein Schopfer. Daher hilft er nun dazu, dass alles zerstort wird. Aber Gott ist
dabei, sein neues Reich aufzubauen. Wir Christen dirfen uns nicht auflésen lassen.]]?

. Es gibt drei Arten von Gewissen:

(1) Das moralische Gewissen — (Was ist gut/bose? Was ist erlaubt/verboten?)

(2) Das kognitive Gewissen — (Denke ich wie Gott oder wie Menschen ohne Gott? Unser Verhalten, unsere
Sprechweise verrat unsere Denkweise. Jeder setzt gewisse Dinge voraus, wenn er spricht; unser Satzbau
und unser Verhalten verraten unser kognitives Gewissen, unser Denken.)

(3) Das asthetische Gewissen. — (Was ist schon, was nicht?)

. Unser Gewissen will getibt und gescharft sein. Wir miissen lernen zu prufen, was gut/bose ist, was
richtig/falsch gedacht ist, was schén/nicht schon ist, was schandlich/schicklich (geziemend) ist.

. Unser Gewissen muss vom Heiligen Geist unterstiitzt werden. (Vgl. Rém 9,1M: ,,...;, mein Gewissen
bezeugt es zusammen mit mir im Heiligen Geist”.)

. Es ist wichtig, dass wir zu unterscheiden lernen.

Sprache besteht aus Worten. Wenn man die Worte auflost, verliert man Sprache. Christen sollen nicht
zulassen, dass Sprache zerstort wird. Nicht jedes Wort sagt dasselbe aus.

V. 14: , Aber fiir Reife ist die feste Speise, die aufgrund von Gewéhnung <ernsthaft» geiibte Sinne haben
zur Unterscheidung sowohl des Edlen als auch des Schlechten.”

,Lehrer”:

Esra war ein solcher. Von ihm lesen wir (Esr 7,10): ,,Esra hatte sein Herz darauf gerichtet, die Weisung
Jahwehs zu erforschen und zu tun, und in Israel Satzung und Recht zu lehren.”
Wir beachten die Reihenfolge: (1) erforschen —(2) tun —(3) lehren.

»Reife” (im Griech. dasselbe Wort wie ,,Vollkommene“):

Gemeint sind geistlich reife Christen. Das Wort ist hier nicht: im ethischen Sinne als ,,vollkommen zu
verstehen.

Reife haben geistliches Unterscheidungsvermaogen fiir Gut und Bose.

Unreife (auch fleischliche) Christen habe dieses Unterscheidungsvermogen nicht.

Gott will, dass wir wachsen. Wo man kein Verlangen nach mehr Erkenntnis hat, dort gibt es geistliche
Wachstumsstérungen. Es ist beschamend und gefahrlich, kein Verlangen nach mehr Erkenntnis Jesu Christi
(und der gesamten biblischen Wahrheit) zu haben. Es ist auch ungehorsam.

2Petr 3,18: ,Wachst aber in Gnade und Kenntnis unseres Herrn und Retters, Jesu Christi.”

— Wie bekommt man geistliches Unterscheidungsvermégen?

Man prift, was Gottes Wille ist. (Vgl. Rdm 12,1.2.) — und zwar vor allem im Wort Gottes. Und man tut
dieses wiederholt. Man bekommt darin Ubung.

Vgl. Apg 24,16 ,,... ich (ibe mich ...“.

1Tim 4,7: ,,Ube dich in der rechten Ehrfurcht”

d. Fiinf praktische Lektionen

— 1) Junge Christen brauchen gute Belehrung aus Gottes Wort. (Vgl. Apg 11,26) Dazu gehort Anleitung
zum Ausliben / Tat. Sie kdnnen nicht unterscheiden was wirklich gut, schon, wahr, geziemend ist und was
nicht. Es ist nicht gestattet Christen zu lehren, dass jeder so tun solle, wie er denkt oder wie es ihm gut
dinkt.
— 2) Junge Christen sollten noch nicht stark in den Lehrdienst einbezogen werden. Es fehlt ihnen noch am
»gelbten Sinn“. Sie missen zuerst lernen und tun.
— 3) Nach einiger Zeit guter Belehrung sollten Christen so weit sein, dass sie andere lehren kdnnen — privat
oder offentlich.

Seite 108 von 267



— 4) Christen sollen nicht standig auf gewisse Lehrer angewiesen sein. (Vgl. 1Joh 2,20.27.) Sie sollten an
Jesus Christus gebunden werden. Wer nach Jahren immer noch die geistliche Babyflasche braucht, ist nicht
richtig gewachsen. Er sollte BulRe tun, denn das Nichtwachsen ist meistens aufgrund eigener Schuld.

— 5) Es liegt nicht immer nur am Lehrer/Leiter, wenn Christen nicht wachsen.

2. Uber das Vorwiartskommen - Heb 6,1-8

a. Der Apostel fordert auf, voranzugehen. - Heb 6,1.2

Wenn wir nicht vorangehen, bleiben wir zuriick. Und wenn wir zurtickbleiben, kann es zum Abfall kommen.

I: Zur Ubersetzung
A: Probleme

. Dieser Text bereitet dem deutschen Leser etwas Schwierigkeit, weil er das Sprachphdanomen des Partizips
enthalt, welches in besserem Deutsch gern vermieden wird. Es ist daher notig, zuerst herauszufinden, was
der Autor sagen wollte, bevor man eine zufriedenstellende Ubersetzung anfertigen kann.

. Klar ist: Es soll zur Reife hingehen. Einige Ausleger deuten an, der Apostel widerspreche sich: Einerseits
sage er, sie bedirften Milch und Anfangsworte, andererseits wolle er nun unbedingt voran und mit der
festen Speise kommen.

Genauso ist es eigentlich nicht. Er wartet mit seinem Thema bis Ende des Kapitels. Zuerst muss die Tragheit

Uberwunden werden, was Bewegung bringt, ein Vorankommen in Richtung Reife.

. Wer soll nun zur Reife vorwartsschreiten, der Apostel oder die Angeschriebenen?

Im vorausgehenden Abschnitt sind es die Letzteren. In Heb 6,1.3 wird jedoch die erste Person Plural
gebraucht, die des Apostels, der zudem in V. 3 sagt: ,Dieses werden wir tun, wenn Gott es nur zuldsst.”
»Reife” ist offenbar das Thema, zu dem er gerne kommen mdchte, was auch mit Heb 5,11 in
Ubereinstimmung ist: ,,iiber welches wir ein reiches Wort haben, und dariiber zu sprechen und es zu
erklaren, ist schwer”.

Jetzt in Heb 6,1.2 ist es aber nicht die erste Person in der Einzahl, in der er spricht, sondern die in der
Mehrzahl. Diese bezieht sich kaum auf den Autor alleine, denn an anderen Stellen gebraucht er die Einzahl,
wenn er von sich selbst spricht.

Wir haben also anzunehmen, dass er vornehmlich die Angeschriebenen meint, wenn er sagt, es soll zur
Reife hingehen.

Offenbar gibt sich der Apostel nicht damit zufrieden, seine Leser in Heb 5,11.12 getadelt zu haben. Er will
sie in seinem Schreiben mitnehmen. Und da es ja Gottes Wort ist, das er ihnen zur Lektire darreicht, ist
sein Vorgehen ganz biblisch: Im Umgang mit dem Wort Gottes kommen wir zum Wachstum, zur Reife.

B: Der Text

,Lassen wir darum das Anfangswort des Christus und begeben wir uns hin zur Reife; legen wir somit
nicht wieder einen Grund [mit] Bule {iber tote Werke und [mit] Glauben an Gott, 2 [mit] der Lehre von
Tauchwaschungen, auch vom Handeauflegen, auch von der Auferstehung der Toten und vom ewigen
Gericht.”

C: Ausdriicke, die es zu klaren gilt
Was ist das ,,Wort des Christus-Anfangs“?
Worauf bezieht sich dieser Ausdruck ,,Anfangswort des Christus“?
Es ist keineswegs selbstverstandlich, dass er identisch ware mit ,,Anfangselemente der Worte Gottes” in

Heb 5,12. Es geht um Themen der Heiligen Schrift (Lehren lber den Messias), liber die Christen
unterrichtet werden.

Seite 109 von 267



[Nb: Es ist aber von der Schrift her keineswegs notwendig, tGber alles in der Liste Bescheid zu wissen, um
gerettet zu werden. Es ist sehr verschieden, mit wie viel Wissen Menschen zum Herrn Jesus finden.]

Wir fragen uns: Denkt der Apostel an das, was junge Christen gelehrt bekommen sollten? — Aber das kann
ebenfalls, sowohl in der Schrift als auch in der Erfahrung, sehr verschieden sein, je nach dem, was diese
bereits an Unterweisung erhalten hatten.

Wenn eine Themenliste folgt, ware es denkbar, dass sie fiir die judische Leserschaft in ihrem Fall zutrifft.
Und wenn es ein ,,Anfangswort des Christus” ist, so geht es wohl um eine jlidische Thematik und ihre
Beziehung zum israelitischen Messias.

Von welcher ,,Lehre” ist am Anfang von Heb 6,2 die Rede?

Dort steht die Mehrzahl von baptismos (Tauchen; Waschungen; Tauchwaschungen; Untertauchenden),
nicht baptisma (Taufe). Das erste Wort kann das zweite einschlieBen, beschrankt sich jedoch keineswegs
darauf. Es ist z. B. der Begriff, den wir in Mk 7,4.8 antreffen bei einem typisch jlidischen Problem, ebenso in
Heb 9,10. Josephus kann es auf die Johannestaufe beziehen.

Il: Was gibt zu der Aufforderung Anlass? Heb 6,1

,Lassen wir darum das Anfangswort des Christus und begeben wir uns hin zur Reife; ...“

Warum das Anfangswort des Christus lassen?

In K. 5 beginnt der Apostel auszufiihren, warum Jesus der rechte Hohepriester fiir uns ist, halt aber inne,
weil er sich der Tragheit seiner Leser bewusst ist. Wegen der Wichtigkeit seines Themas (Heb 5,10) und
wegen der Wichtigkeit des geistlichen Wachstums (Heb 5,14), ruft er nun zum Vorwartsgehen auf.

lll: Was soll nun gemacht werden? Heb 6,1-3

»,Lassen wir darum das Anfangswort des Christus und begeben wir uns hin zur Reife; legen wir somit
nicht wieder einen Grund ...“

. Es befinden sich hier drei Befehle:
,Lassen wir darum das Anfangswort des Christus”

,»und begeben wir uns hin zur Reife;"
»legen wir somit nicht wieder einen Grund“

. Die drei Befehle werden zur gleichen Zeit ausgefihrt. Das ,,somit” im dritten Befehl deutet an, dass dieser
eine Neuformulierung des ersten ist. Es geht also beim ,,Anfangswort des Christus” (to.n th/j avrch/j tou/
Cristou/ lo,gon ) um Fundamentales im Christenleben der hebraischen Leser.

Was ist es, das gelassen werden soll? Das Grundlegen, das Fundament-Bauen, d. h., die Verkiindigung und
Lehre vom Anfang des Christus. Wenn ein Haus gebaut ist, fangt man nicht nach Jahren wieder an, am
Fundament herumzubauen. Es ware nun ein recht kompliziertes Unterfangen, nachtraglich Fundamente zu
bauen.

Wenn dieses nun gelassen werden soll, heiRt das, dass dieses Fundament bei den ersten Lesern schon
gelegt war. Man soll jetzt zu weiterem schreiten, das zur Reife flhrt.

,»und begeben wir uns hin zur Reife; ...“:

Sie sollen Ernst machen und vorangehen. Der Herr hat einen Reichtum fir sie bereit.

Zu welcher Reife soll es gehen? Woran denkt der Apostel bei dieser Aufforderung? Ist es ihre Reife, die
Reife, zu der die Leser kommen sollen? Oder ist es Reife als Thema, das er besprechen mochte und zu dem
er kommen will?

Wenn das Wort ,,Reife” an die ,,Reifen” in Heb 5,14 erinnern soll, diirfte es sich um eine Aufforderung an
die Leser handeln, selbst geistlich voranzukommen. Andererseits lassen die Thematik in den Heb 5,1.2 und

Seite 110 von 267



die Bedingung in V. 3 A an Reife als das Thema denken. Mdglich ist, dass er an beides denkt, dass er mittels
seines Schreibens Uiber das Thema sie zur geistlichen Reife heranfiihren will. Er will zunachst das Thema des
Anfangs verlassen und dann weiter voranschreiten. Und dadurch mochte er der Unreife der Leser abhelfen.

IV: Welches Fundament war gelegt worden?

. Fur die Leser waren folgende Punkte wohl grundlegend gewesen:
BuBe iiber tote Werke Glaube an Gott, Lehre von Tauchwaschungen, vom Handeauflegen, von der
Auferstehung der Toten und vom ewigen Gericht

Das sind allerdings nicht die einzigen Themen, die fiir einen Juden wichtig sind, der zu Christus kam.
Welche waren heute wohl von Belang? Und brauchbar sind sie auch fiir uns zur Kontrolle: Sind die, die uns
zur Betreuung anvertraut sind, in diesen Bereichen biblisch unterwiesen? Vergessen diirfen wir aber nicht:
Was fiir den Einen einfache Kost ist, kann flir den anderen noch grofRe Schwierigkeiten bereiten. Lasst uns
den MaRstab nicht zu allgemein anlegen und zu schnell Behauptungen machen. Mit Lammern ist behutsam
umzugehen. Sie brauchen individuelle Betreuung. Ein guter Hirte wird sich fragen wollen, welche Speise
der junge Christ braucht. Auch wir sollen das Wort Gottes weislich treiben — je nach Bedirfnis.

Z. Bsp. Themen wie:

. Die Wichtigkeit sich mit Gottes Wort zu befassen

. Die Wichtigkeit der standigen Abhangigkeit von Gott

. Die Wichtigkeit der Treue dem Herrn gegeniiber

. Die Heilsgewissheit

. Die Grundlehren der Heiligen Schrift Gber Gott, Christus, Geist Gottes, Mensch, Heil, Gemeinde, Ehe und
Familie etc. Das kann verschieden sein, je nachdem, wie viel Wort Gottes der Betreffende bereits gehort
hat. Man kann also diese Liste nicht verallgemeinern.

. In welchem Sinne spricht der Apostel von den sechs genannten Lehren (V. 1.2)?

In Heb 5,12 war von den ,,anfanglichen Elementen der Worte Gottes” die Rede. Was nun gehort (fiir einen
hebraischen Christen) zum ABC der Gottesworte, d. h., zu den elementaren Dingen der gottlichen Lehre?
Und warum fiihrt der Apostel gerade diese Dinge an und nicht andere?

Was war das , Elementare des Wortes des Christus“?

V. 1.2:,,...; legen wir somit nicht wieder einen Grund [mit] BuBe iiber tote Werke und [mit] Glauben an
Gott, 2 [mit] der Lehre von Tauchwaschungen, auch vom Handeauflegen, auch von der Auferstehung der
Toten und vom ewigen Gericht.”

Die sind auf jeden Fall ,,Grund legende” Themen. Will man nun einen Christen weiterfiihren, sei er jung
oder schon élter im Glauben, so kann man im Sinne einer logischen Folge von einem ,,Anfangswort des
Christus” sprechen. Dass sie nicht als unbedingt zeitliches Anfangswort verstanden werden, wurde eben
schon gezeigt.

Wir beachten die drei Paare.

A: Bule Uber tote Werke — B: Glaube an Gott

C: Lehre von Waschungen — D: Lehre vom Handeauflegen

E: Lehre von der Auferstehung — F: Lehre vom ewigen Gericht

. Macht der Apostel einen Unterschied zwischen einer jlidischen und einer christlichen Auffassung dieser
Lehren? Immerhin sind die Leser echte Christen. Und fiir den Apostel gehorten sie zum Fundament seines
Evangeliums. Natdrlich waren sie auch , jlidische” Elemente. Man darf aber nicht vergessen, dass das ganze
Alte Testament organisch mit dem Neuen verbunden ist und das erste ,,Grund legend” fiir das zweite ist, in
diesem Sinne also auch ,,christlich”, messianisch.

Seite 111 von 267



Der von ihm angedeutete Gegensatz liegt in dem Unterschied zwischen ,,Grundlegen” und , Reife”. Die
genannten Themen gehoren zum Grundlegenden. Er will zwecks Reife zu anderer Thematik Gbergehen.

. Will man die Liste aufteilen, so zerfallt sie in zwei Gruppen.

Die ersten zwei Themen haben es mit dem Eintritt in die Nachfolge zu tun: Bule und Glauben.

Die BuRe wird als eine von , toten Werken“ bezeichnet. Das war fiir einen Israeliten, der zu Christus fand,
wichtig. Alle seine friiheren Werke, als er unter dem Gesetz lebte, waren , tote” Tatigkeiten (Heb 9,14).

Im selben Zeichen war auch sein fritherer Glaube an Gott nichtig gewesen. Erst mit dem Messias kam er zu
Gott (1Petr 1,21; 3,18). Wer Christus verwirft, verwirft Gott. Wer nicht an Christus glaubt, ist ein Ungldubiger.
(Vgl. Joh 16,20; Rém 2,25ff; Off 2,9; 3,9.)

Die anderen vier Themen werden zusammengefasst als , Lehre”, in diesem Fall Lehre flr neue, zum
Glauben gekommene hebraische Christen.

Die anderen vier Dinge sind ,Lehren”

»Lehre von Tauchwaschungen und Handeauflegung“:

Die Lehren von den jldischen Tauchwaschungen und vom Handeauflegen (auf das Opfertier) bekamen
durch den Messias ihre wahre Bedeutung. Die alttestamentlichen Waschungen waren Verordnungen des
Fleisches (Heb 9,10), auferlegt bis auf die Zeit des Messias (Heb 9,14, 10,22). Die Waschungen deuten auf
Christus hin: Nur in ihm ist man wirklich gewaschen (Heb 10,22).

(Zum Begriff Waschung/Tauchwaschungen vgl. Mk 7,4.8; Heb 9,10.)

Die Handauflegung bedeutet Identifikation mit dem Opfertier. So muss man sich mit Christus identifizieren,
der unser Opfer wurde.

»(Lehre von) Auferstehung der Toten und ewigem Gericht“:

Die Lehre von der Totenauferstehung und vom ewigen Gericht wurden fiir die judenchristlichen
Briefempfanger im Licht des Christusereignisses elementar: Christus ist der Erstling der Entschlafenen, und
in Christi Auferstehungsleben hinein ersteht man zu neuem Leben (geistlich).

Die Auferstehung der Toten betrifft die Auferstehung der Seelen aus dem Hades.

Christus ist der Richter im Gericht. Er ist der, an dem sich alles scheidet.

Vgl. Joh 5,21-23: ... gleichwie der Vater die Toten erweckt und lebend macht, so macht auch der Sohn
lebend, welche er will; 22 denn der Vater richtet niemanden, sondern hat alles Gericht dem Sohn gegeben,
23 damit alle den Sohn ehren, so wie sie den Vater ehren. Wer den Sohn nicht ehrt, ehrt nicht den Vater, der
ihn schickte.”

In der Verkiindigung der Apostel gehorte die Lehre von der Auferstehung zur ,,Milch®.

,Und vom ewigen Gericht“:
Die Lehre, dass am Tag Jahwehs ewiges Gericht folgt (vgl. Heb 9,27), gehort zum ,Anfangswort’.

Das ist das ABC des Glaubens fiir den Juden, der sich zu Christus bekehrt hat, das ,,Anfangswort des
Messias”. Es ist im Grunde alttestamentliche Lehre, die aber nun im Lichte des Christusereignisses ihre
Erfillung bekommen hat. Die sechs genannten Dinge waren im Judentum bekannt, bekommen nun aber
von Christus her ihre wahre Bedeutung.

b. Unter welcher Voraussetzung man vorangehen wird: - Heb 6,3-8
Bedingungen zum Vorankommen und zum Gelangen zur Reife
I: Die Voraussetzung: Heb 6,3

,Und dieses werden wir tun, wenn Gott es erlaubt” — Gottes Hilfe ist notig.

Seite 112 von 267



. Der Apostel weil} nicht, ob Gott es gestattet.

Gott kann sie nur dann weiterfiihren, wenn sie BuBe tun und das Wort Gottes nicht langer vernachlassigen.
Es gibt mehrere Griinde, warum Christen unreif sind.

- Einer kann sein, dass sie Gottes Wort vernachlassigen.

- Ein anderer kann sein, dass sie zwar Gottes Wort horen, aber nicht mit allem Ernst hinhoren. Es ist ihnen
nicht so wichtig. Andere Dinge sind ihnen wichtiger.

- Ein dritter Grund kann sein, dass sie nicht Tater des Wortes sind, d. h., dass sie zwar horen, aber nicht tun,
was Gott sagt.

. Der Apostel ist abhangig vom Herrn — sogar beim Briefschreiben. Der Apostel kann nur weiterschreiben,
wenn sie die bisherigen Worte beachten.

Es geht also um das Thema, das er schreibt: das Wort Gottes. Das, was er schreiben wird, soll dazu dienen,
dass sie zur Reife kommen. Durch das ganze Buch zieht sich die Mahnung: Hort auf Gottes Wort!

Il: Die Begrindung — Heb 6,4-8

e, denn es ist unmaoglich, die, die einmal erleuchtet wurden, auch die himmlische Gabe schmeckten und
Teilhabende des Heiligen Geistes wurden 5 und das edle Wort Gottes sowie die Krifte der
bevorstehenden Weltzeit schmeckten, 6 und abfielen, wieder zur BuBe [zur Sinnesinderung; zum
Umdenken] zu erneuern, <als solche», die sich selbst den Sohn Gottes wieder ans Kreuz schlagen und ihn
an den Pranger stellen; 7 denn Land, das den Regen, der sich oftmals dariiber ergoss, trank und
niitzliches Pflanzengewdchs hervorbringt fiir die, deretwegen es auch bearbeitet wird, wird des Segens
von Gott teilhaftig, 8 aber wenn es Dornen und Disteln tragt, [ist] es verwerflich und [dem] Fluch nahe,
dessen Ende zum Verbrennen [fiihrt].”

Der Kernsatz enthalt die Bedingung. Dieser liegtin V.4 Aund V. 6 A: ,,denn es ist unmaoglich, die ... wieder
zur BulRe zu erneuern®.

A: Was ist der Kernsatz (Er enthalt die Bedingung.)
Dieser liegtinV.4 Aund V. 6 A:
»denn es ist unmoglich, die ... wieder zur Bu3e zu erneuern”.
Der Rest des Textes erganzt diesen.

B: Wer ist es, der nicht zur BuBe erneuert werden kann?

Nicht, dass es bei den Lesern schon so weit war, aber die Gefahr bestand, dass es so weit kommen konnte.

1: Erste Beschreibung 6,4.5.6

Es sind die, die folgende Zeichen neuen Lebens aufwiesen:

e, die einmal erleuchtet wurden:

Es gibt zweierlei Erleuchtung:

. Erstens, eine allgemeine: Joh 1,9: ,,Es war das wahre Licht in die Welt kommend, das jedem Menschen
leuchtet”.

. Zweitens, eine konkrete, auf die Wahrheit des Evangeliums bezogene Erleuchtung, 2Kor 4,6: ,,...weil Gott,
der aus der Finsternis Licht scheinen hiefs, [es ist], der in unseren Herzen schien, um leuchten zu lassen die
Kenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Jesu Christi”,

Gott will jeden Menschen erleuchten, sodass er gerettet werde und zur Erkenntnis der Wahrheit komme.
Gott erleuchtet jeden, der sich nicht vor dem Licht Gottes versteckt. Im Lichte des Wortes Gottes erkennen
wir Gott, seinen Willen, seinen Heilsweg und unsere Siinde.

Seite 113 von 267



Die Hebraerchristen waren konkret in Bezug auf das Evangelium Erleuchtete: Heb 10,32 ,,Erinnert euch
aber an die friiheren Tage, in denen ihr, nachdem ihr erleuchtet worden wart, viel Leidenskampf
erduldetet”.

Das spricht von der Erleuchtung anlasslich der Heilswende. Es 6ffnet sich uns eine neue Welt in der
Wiedergeburt.

e, auch die himmlische Gabe schmeckten“:

»Schmeckten” heil’t: ,erfuhren”. Das griechische Wort bedeutet auch ,,essen”, ,,GenieRbares zu sich
nehmen”. (Vgl. Apg 10,1; 20,11 und 23,14.) Wenn das Wort ,,schmecken” im (ibertragenen Sinne — wie hier
— gebraucht wird, bedeutet es ,,erfahren; erleben”.

Jesus schmeckte den Tod, indem er ihn voéllig erlitt, nicht nur ein wenig , kostete”. (Vgl. Heb 2,9, ebenso Mt
16,28 / Mk 9,1 / Lk 9,27 ,,den Tod schmecken“i. S. v. ,,den Tod erleiden”, ebenso Joh 8,52.)

,Die himmlische Gabe“

ist mehr als das Wort Gottes, das im nachsten Vers erwahnt wird. Sie ist das Heil in Christus, letztlich die
Person Christi selbst. (Vgl. Joh 4,10; 2Kor 9,15.)

Wer es (bzw. ihn) ,schmeckt” (i. S. v.: ,erfahrt“), ist gerettet. Petrus schrieb den Christen von Asien, dass
sie geschmeckt (erfahren) hatten, dass der Herr freundlich war (1Petr 2,3).

Das Heil (in der Person Christi) zu erfahren, ist gleichbedeutend mit: gerettet zu werden. Nur eine echte
Wiedergeburt kann damit gemeint sein. Von Mitlaufern kann nicht gesagt werden, dass sie das Heil
erfahren haben.

. und Teilhabende des Heiligen Geistes wurden“:

Wer die himmlische Gabe hat, hat auch den Heiligen Geist. Wer am Heiligen Geist Anteil hat, hat an
Christus Anteil (Heb 3,1.14). Die Hebréerchristen waren ,,Teilhabende am himmlischen Ruf“ (Heb 3,1) und
,Teilhabende des Christus” (Heb 3,14). Teilhabende sind solche, die effektiv teilhaben, besitzen. (Vgl. 1Kor
9,10.12; 10,17.21.30; Heb 2,14, 5,13; 7,13; 12,8.) Von jemandem, der nicht wiedergeboren ist, kann nicht
gesagt werden, dass er Teilhabender am Heiligen Geist ist.

Wenn der Heilige Geist an einem Nichtchristen wirkt, kann man noch nicht sagen, er sei bereits ein
»Teilhabender” des Heiligen Geistes. Teilhabender ist man erst, wenn man das Heil hat. Wenn jemand
Christi Geist nicht hat (d. h., Teilhabender ist), ist dieser nicht Christi Eigentum. (Vgl. Rém 8,9.)

.. Uund das edle Wort Gottes schmeckten:

Der Begriff ,schmecken” ist auch hier im ibertragenen Sinne gebraucht und bedeutet ,erfahren”. Sie
hatten das Wort als Gottes Wort angenommen. (Heb 1,1.2; vgl. 1Thes 2,13.)
Wort Gottes = VerheiBungen des AT.

. SOWie die Kriafte der kommenden Weltzeit [schmeckten]“:

Das Zeitwort ,schmeckten ist zu erganzen. Es wird auch hier im tGbertragenen Sinne verwendet. Die
Hebraerchristen haben die ,,Krafte der kommenden Weltzeit” erfahren. Bei und nach der Wiedergeburt
werden Krafte der jenseitigen Welt wirksam. Ein Christ macht dann weiterhin Erfahrungen mit jenseitigen
Kraften. Es handelt sich um einzelne Durchbriiche der kommenden neuen Welt.
(2Kor 5,17)
In Heb 2,4 schrieb der Apostel davon, dass Gott Zeichen und Wunder wirkte: ,,..., wobei Gott mit dazu
Zeugnis gab mit Zeichen und auch Wundern und mancherlei Kraftwirkungen und Austeilungen des Heiligen
Geistes ...”
Im Epheserbrief (Eph 1,19) berichtet der Apostel Paulus von seinem Gebet fiir die Epheserchristen, dass
Gott ihnen die Augen ihres Denkens erleuchten moge, damit sie erkennen, ,,welches die tGberschwangliche
GroRe seiner Kraft flr uns, die Glaubenden, ist, nach der Wirkung der Macht seiner Starke®, einer Starke,
die er in dem Christus wirkte, als er ihn von den Toten erweckte (Eph 1,20). Dieselbe Kraft wirkt in den
Glaubenden; auch sie, die tot waren in Siinden, weckte er von den Toten (Eph 2,1). Diese Kraft wirkt nun in
Seite 114 von 267



jedem Christen. (Vgl. Eph 3,21 E: ,,... nach der Kraft, die in uns wirkt” sowie den Aufruf in Eph 6,10: ,,Werdet
innerlich gekraftigt in dem Herrn und in der Macht seiner Starke.”)

,und danebenfielen”

Das Wort ,,danebenfallen” (griech.: parapiptein) wird parallel zu aphisteemi (abfallen; sich abwenden; Heb
3,12; 1Tim 4,1) gebraucht (S. W. Bauer, Lexikon). Es kommt im NT nur hier vor. In der griech. Ubersetzung
des AT bezieht sich der Begriff parapiptein auf eine bewusste und géanzliche Absage an Gott. (Vgl. Hes
14,13; 15,8; 18,24; 20,27. An diesen Stellen kommt es als Ubersetzung des hebr. Zeitwortes ma-al
[Treuebruch begehen, sich schwer verfehlen] vor. Das hebr. Zeitwort ma-al wird an anderen Stellen in der
griech. Usg. auch durch aphisteemi (abfallen) wiedergegeben.)

Parapiptein bedeutet , abfallen, danebenfallen, abirren, verfehlen, siindigen”. Es handelt sich dabei um
absichtliche Preisgabe des Heils, um bewusste und wohliberlegte Abwendung von Christus.

. Fazit (Wer ist in diesen Versen betroffen?)

. Die hier Heb 6 erwahnten Dinge/Erfahrungen zeugen von neuem Leben und zeigen, dass es sich bei den
Angesprochenen um Wiedergeborene handelt.

. Nicht nur das. Die Frage, ob es sich hier um Christen oder Nichtchristen handelt, ist schon vorweg
beantwortet. In V. 3 sagt der Apostel: ,, Dieses werden wir tun, wenn Gott es nur gestattet.”

Er spricht von der Bedingung, unter der Gott es gestatten wird, fortzufahren. Diese Bedingung gilt
Menschen, die er ,wir” nennt. Er wird zu weiterer Lehre voranschreiten, wenn Gott es gestattet. Bei wem?
Die Antwort kann nur lauten: Bei denen, von denen er in Heb 6,1 und Heb 5,11-14 sprach. Schon aus Heb
5,11-14 geht deutlich hervor, dass es sich um Christen handelt, um solche, die eigentlich schon Lehrer sein
sollten. Er kennt sie. Er weil3, wen er vor sich hat.

. Auch im weiteren Zusammenhang gibt es Anhaltspunkte, die zeigen, dass es sich um Christen handelt.
- Die vom Abfall Gefdhrdeten sind solche, die die Wahrheit erkannt haben Heb 10,26: ,,nachdem wir die
Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben ...”

- Die vom Abfall Gefahrdeten sind solche, die durch das Blut des Bundes geheiligt sind: Heb 10,29 ,,... und
das Blut des Bundes, durch das er geheiligt war, fiir gemein achtete”.

2: Die zweite Beschreibung 6,6

-, denn es ist unmoglich, die, die [einmal Erleuchtet worden Seienden, ... und] danebenfielen, wieder
zur BuB3e zu erneuern, <als solche», die sich selbst den Sohn Gottes wieder ans Kreuz schlagen und ihn an
den Pranger stellen”

Hier stoBen wir wieder auf ein Ubersetzungsproblem. Eine wértliche Ubersetzung kdnnte so lauten:

V. 4: ,denn es ist unméglich, die einmal Erleuchtet worden Seienden... 6 und daneben gefallen Seienden
wieder zur Bu3e zu erneuern, als sich selbst den Sohn Gottes [im fortwdahrenden Sinn] wieder ans Kreuz
Schlagende und [ihn] an den Pranger Stellende [o.: ... <solche seiend», die sich selbst den Sohn Gottes
«fortwdhrend> ans Kreuz schlagen und ihn an den Pranger stellen]“

Mit Auflosung der Partizipien lautet der Satz so:

V. 4: ,denn es ist unmoglich, die, die einmal erleuchtet wurden, ... 6 und die danebenfielen, wieder zur
Bulle zu erneuern, als solche, die sich selbst den Sohn Gottes «fortwahrend» ans Kreuz schlagen und ihn
«fortwahrend> an den Pranger stellen”

Wie sollen die beiden griech. Prasenspartizipien anastaurountas (,,wieder ans Kreuz schlagend”) und
paradeigmatizontas (,,an den Pranger stellend”) aufgelost werden?

Es ist vom Griechischen her nicht ganz eindeutig zu erkennen, ob es ,weil“ 0. ,indem” o. ,wahrend — sie
ihn kreuzigen” heiBen soll.

Das [fortwahrende] Wiederum-Kreuzigen des Sohnes Gottes ist eine vorsatzliche Handlung.

Seite 115 von 267



Wer sich entschieden hat, wieder zum Judentum zuriickzukehren, nachdem er Jesus als den Sohn Gottes
erkannt hat, entscheidet sich damit, das Opfer des Sohnes Gottes als nicht ausreichend zu betrachten (Heb
10,26). Wenn Menschen, die die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben und als solche, die wissen,
dass Jesus der Sohn Gottes ist, ins Judentum zuriickkehren, sind sie ,schlimmerer Strafe wiirdig”“,
schlimmerer Strafe als diejenigen im AT, die das mosaische Gesetz beiseitegesetzt (verachtet) haben.

Vgl. Heb 10,26-29: ,,..., denn wenn wir vorsdtzlich siindigen (d. i.: abfallen, wieder ins Judentum
zuriickgehen), nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben, bleibt kein Opfer fiir Stinden
mehr librig, 27 aber ein gar furchtbares Erwarten des Gerichts und ein Eifer des Feuers, das im Begriff ist,
die Widersacher zu fressen. 28 Setzt jemand das Gesetz Moses beiseite, stirbt er ohne Erbarmungen auf
zwei oder drei Zeugen hin. 29 Wie viel schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wertgeachtet werden, der den
Sohn Gottes mit Fiifsen trat und das Blut des Bundes, durch das er geheiligt war, fiir gemein achtete und den
Geist der Gnade schmdhlich misshandelte?”

Es gibt kein anderes — drittes — Opfer mehr (Heb 10,26); das erste (jidische) hat Gott fir ungiltig erklart,
das zweite und wahre (das Opfer Christi) ist das einzig giiltige; und von diesem hat man sich nach
empfangener Erkenntnis der Wahrheit abgewandt, indem man ins Judentum zuriickgekehrt ist. Was bleibt
also noch librig? Es gibt kein weiteres Opfer. Es bleibt dem Betreffenden nichts anderes (ibrig, als auf das
Gericht zu warten.

Dies geht parallel zu Heb 6,6:

Rickkehr ins Judentum kommt einem abermaligen Kreuzigen dessen gleich, den man als den ,,Sohn Gottes”
erkannt hat. Man tut dieses Kreuzigen ,fir sich”. Im Griech. stehen hier zwei Prasenspartizipien: ,fir sich
kreuzigend” und ,ihn an den Pranger stellend”. Diese Partizipien zeigen eine andauernde Haltung an. Wer
als einer, der den Sohn Gottes erkannt hat, ins Judentum zuriickgekehrt ist, identifiziert sich mit dem
gerichtsreifen Israel. Wer solch einen Schritt getan hat und bei dieser Haltung bleibt, wartet — zusammen
mit dem verharteten Israel — auf das unausweichliche Gericht. Fir einen solchen ,,Boden” bleibt nur noch
die Verbrennung.

Nb.: Auf die Frage, ob ein Abgefallener, der, ehe das Gericht kommt, seinen Irrtum erkennt, wieder zu
Christus kommen darf, geht der Verfasser hier nicht ein. Aber die Antwort liegt auf der Hand.

Der Satz, beginnend in V. 4, kdnnte also so libersetzt werden:
»denn es ist unmoglich, die, die einmal erleuchtet wurden ... und danebenfielen, wieder zur Bul3e zu

erneuern, als solche, die sich selbst den Sohn Gottes wieder ans Kreuz schlagen und ihn an den Pranger
stellen”.

. Die Kernaussage

»e-- €8 ist unmoglich, die, die ... danebenfielen, wieder zur Bu3e zu erneuern ...“

Warum kann Gott solche Menschen nicht weiterfiihren? — Die Mittel, die Gott bereits friiher verwendet
hatte (Wunder, Zeichen, Uberfiihrung von Siinde) hat jener Mensch bereits verworfen. Er ist
zurlickgegangen ins Judentum.

3: Die dritte Beschreibung 6,7.8

»--. denn Erde, die den Regen, der sich oftmals dariiber ergoss, trank und niitzliches Pflanzengewachs
hervorbringt fiir die, derentwegen sie auch bearbeitet wird, wird des Segens von Gott teilhaftig, 8 aber
die, die Dornen und Disteln tragt, [ist] verwerflich und einem Fluch nahe; Ende [eines solchen Bodens ist]
das Verbrennen.”

Mit dieser dritten Beschreibung veranschaulicht der Apostel das Vorangehende. Sie ist jedoch nicht
lediglich ein Bild. Sie ist auch ein kraftiges Argument zur Unterstitzung der Begriindung; denn was im
Geringeren, im irdischen Bereich zutrifft, gilt mit Sicherheit im GréReren, im geistlichen Bereich.

Seite 116 von 267



»; denn Erde, die ... nitzliches Pflanzengewdchs hervorbringt fiir die, derentwegen sie auch bearbeitet
wird, empfangt Segen von Gott“:

Flir wen ist die Frucht? Fir den Bauer. In unserem Falle ist dieser Gott. Die Glaubigen sind der Boden. Alle
unsere Glaubensfrucht bzw. Geistesfrucht (Liebe, Freude, Friede, Geduld, Freundlichkeit, Giite, Treue,
Sanftmut, Enthaltsamkeit; Gal 5,22.23) ist flir Gott. Der Bauer soll verherrlicht werden (Joh 15,8) und darf
die Frucht genielRen.

V. 8:,,..., aber die, die Dornen und Disteln tragt, [ist] verwerflich und einem Fluch nahe; Ende [eines
solchen Bodens ist] das Verbrennen.”

Man kann einen Boden vernachlassigen. Man kann ihn so sehr vernachldssigen, dass er dermallen von
Unkraut besat ist, dass man ihn nicht mehr bebauen kann. Das stellt sich aber erst im Laufe der Zeit heraus,
in der verschiedene Versuche unternommen wurden, aus dem Boden etwas herauszuholen. Der Zustand
wird zum bestimmten Zeitpunkt bestatigt, und es wird ein Schlussstrich gezogen. Man kann nur noch das
Feuer dariiber gehen lassen. Ein Boden, der Dornen und Disteln hervorbringt, ist verwerflich. Das ist das
Bild.

Nun die Ubertragung: Der Boden ist der Christ, der Regen das Wort Gottes, die Frucht ist die Frucht des
Geistes. Ein Mensch kann den eigenen Herzensboden so sehr Gberwuchern lassen, dass man ihn nicht
mehr bebauen kann. Fiir Abgefallene mit einer solchen Herzenshaltung (nicht jeder Abgefallene ist ein
solcher) gibt es von Gottes Seite her schlussendlich nur noch den Fluch.

»; Ende [eines solchen Bodens ist] das Verbrennen.“:
Ein Abgefallener geht dem Fluch entgegen.

. Exkurs zu Heb 6,6: Marcus Dods

Marcus Dods (bei Nicoll, The Expositors Greek Testament): Kurzversion
,Der Grund, den der Verfasser fir diese Unmoglichkeit angibt, ist in den Worten ,,den Sohn Gottes fiir sich
selbst kreuzigen und ihn der offenen Schande preisgeben” enthalten. Edwards versteht diese Partizipien so,
dass sie einen hypothetischen Fall darstellen, und tbersetzt: ,Sie kdnnen nicht erneuert werden, nachdem
sie abgefallen sind, wenn sie darauf beharren, ihn zu kreuzigen, usw.”. Dies reduziert die Aussage jedoch
auf eine fade Binsenweisheit (Tautologie) und stimmt, obwohl grammatikalisch zuldssig, nicht mit der
Ouketi der Parallelstelle in Heb 10,26 (iberein. Die Abschwachung der Strenge der Aussage ist vielmehr in
der Ungeheuerlichkeit und damit Seltenheit der beschriebenen Siinde zu suchen, die der in Heb 10,26.29
angedeuteten vorsatzlichen und unverschamten Verwerfung Christi gleichkommt. ...
Der Abtriinnige kreuzigt Christus in eigener Sache, indem er das Urteil der eigentlichen Kreuziger quasi
bestatigt, indem er erklart, dass auch er Jesus gepriift und fiir keinen wahren Messias, sondern fiir einen
Betriiger gehalten hat und deshalb des Todes wiirdig ist. Dies war das Verbrechen, zu dem die
hebraischen Christen versucht waren.
,Das war die furchtbare Siinde, die die hebrdischen Christen versucht waren zu begehen: ein fataler
Schritt, denn Menschen, die die Schar der Christen verlieRen und in die jlidische Gemeinde zuriickgingen,
wurden Genossen derer, die dachten, sie taten Gott einen Dienst, wenn sie den Namen Jesu verfluchten.’,,
(Bruce).

Marcus Dods: Lange Version
Ver. 6. kal mapanecovtag, ,,und abgefallen sind“:
d.h. von dem Zustand, den die vorangehenden Partizipien darstellen. ... Das Wort hat im klassischen
Griechisch die Bedeutung ,hineinfallen” oder ,hinfallen”; bei Polybius ,,abfallen, ,irren”, gefolgt von t.
0600, T. dAnBeiag, T. kaBrikovtog; auch absolut ,irren”. Bei den griechischen Vatern werden die Irrenden
als ol mapanentwkoteg oder ol mapamneocovieg bezeichnet. Die volle Bedeutung des Wortes findet sich in
UTooTtoAfi¢ eic dmwAetav von Heb 10,39. Die Ubersetzung des A.V.(was heil3t A.V.?) und der friihen
englischen Versionen ,,if they shall fall away“ (wenn sie abfallen) ist, obwohl ihr dogmatische

Seite 117 von 267



Voreingenommenheit vorgeworfen wird, gerechtfertigt. Es handelt sich um eine Hypothese, die hier
eingefihrt wird. Bisher hat der Verfasser Ausdriicke angehauft, die das Bild von Personen zeichnen, die sich
nicht nur zum christlichen Glauben bekannt haben, sondern auch reiche Erfahrungen mit seinem
besonderen und charakteristischen Einfluss gemacht haben, aber jetzt wird ein Wort eingefiihrt, das das
Bild vollig verandert. Sie haben all diese Dinge genossen, aber das letzte, was von ihnen gesagt wird, ist,
dass sie von ihrem friiheren Zustand ,abgefallen” sind.

Der Autor beschreibt einen Zustand, den er fiir moglich halt.

Und von Personen, die diese Moéglichkeit wahrnehmen, sagt er aduvartov ... mtaAlv dvakatvilely ig
HeTAvoLlay, ,es ist unmoglich, sie wieder zur BuBe zu erneuern”, ,,unmoglich” ...; unmaoglich nicht nur fur
einen Lehrer, sondern fir Gott, denn in jedem Fall der Erneuerung ist Gott der Handelnde. [Vgl. Heb 10,26-
31].

naAwv avakawvilewv, (wiederum zu erneuern): taAy ist nicht pleonastisch, sondern bezeichnet, dass
diejenigen, die einmal avakawiopog (Erneuerung) erlebt haben, nicht noch einmal eine dhnliche Erfahrung
machen konnen. Es deutet darauf hin, dass das Wort dvakauwvilelwv (zu erneuern) all das einschliet oder
natlrlich weiterflihrt, was in den Partizipien unter anag (einmal) von ¢wtioBévtag (erleuchtet) bis ai®vog
(Aon) von Vers. 5. Ein erneuerter Mensch ist einer, der erleuchtet ist, der die himmlische Gabe geschmeckt
hat usw. Aber wie der erste Stein im Fundament petavola (BuRe) war (Ver. 1), so ist hier die erste
Manifestation der Erneuerung in petavola (Bulle).

Die beschriebenen Personen kénnen nicht mehr zu einer lebensverandernden Umkehr gebracht werden
Der Grund, den der Verfasser fir diese Unmaglichkeit angibt, ist in den Worten avaotaupoivtag ...
napadelypartilovrag, ,den Sohn Gottes kreuzigend und ihn zur offenen Schande machend”, enthalten.
Edwards versteht diese Partizipien so, dass sie einen hypothetischen Fall darstellen, und tibersetzt ,sie
kénnen nach dem Abfall nicht erneuert werden, wenn sie darauf bestehen, ihn zu kreuzigen usw.”. Dies
reduziert jedoch die Aussage auf eine fade Binsenweisheit und stimmt, obwohl grammatikalisch zulassig,
nicht mit dem oUkétL (nicht mehr; kein ... mehr) der Parallelstelle in Heb 10,26 (iberein. Die Milderung der
Strenge der Aussage ist vielmehr in der Ungeheuerlichkeit und damit Seltenheit der beschriebenen Siinde
zu suchen, die der vorsatzlichen und unverschamten Ablehnung Christi, auf die in Heb 10,26.29 angespielt
wird, und der selbstmorderischen Lasterung, auf die in Mk 3,29 angespielt wird, entspricht. (...)

Im klassischen und spateren Griechisch ist das Wort fiir , kreuzigen” nicht otaupow (...), sondern
avaotavpodlyv, so dass das dva nicht ,wieder” oder ,von neuem” bedeutet, sondern sich auf die Aufhebung
am Kreuz hin bezieht, wie in dvaptdaw oder dvackoAomnilw. Im NT wird octaupow zweifellos einheitlich
verwendet, aber nie in diesem Brief; und es war unvermeidlich, dass ein Hellenist dvaoctaupodv in seiner
gewdhnlichen Bedeutung verstehen wiirde. Es gibt daher keinen Grund fiir die Ubersetzung der Vulg.
,rursum crucifigentes” (wiederum kreuzigend), obwohl ihr so haufig gefolgt wird. AulRerdem muss jede
Kreuzigung durch die Hebréer [€autolc, d. h.: fiir sich] eine frische Kreuzigung gewesen sein und bedarf
keines ausdricklichen Hinweises auf diese Eigenschaft.

Die Bedeutung von €autolc (fur sich) scheint zu sein ,soweit es sie betrifft”, nicht ,,zu ihrem eigenen Urteil”
oder ,,zu ihrem eigenen Verderben”. Der Abtriinnige kreuzigt Christus in eigener Sache, indem er das Urteil
der eigentlichen Kreuziger quasi bestatigt, indem er erklart, dass auch er Jesus geprift und fiir keinen
wahren Messias, sondern fiir einen Betrliger gehalten hat und deshalb des Todes wiirdig ist. Die GroRe der
Schuld, die damit verbunden ist, wird noch dadurch vergroRert, dass die Abtriinnigen so mit Tov uloOv T.
Oeol (dem Sohn Gottes) umgehen, vgl. Heb 10,29.

kal mapadelypartilovrag (zur Schau stellend):

Das Verb findet sich in 4Mo 25,4, wo es bedeutet, dass man einen hingerichteten Verbrecher einer
Schmach oder Schande aussetzt, wie es in barbarischen Zeiten geschah, indem man sein Quartier ausstellte
oder ihn in Ketten hangen lieRk. ... Das Verb ist ... ein starker Ausdruck; ,ihn in offene Schande bringend”
gibt es vorziglich wieder. ,Das war das Verbrechen, zu dem die hebraischen Christen versucht waren. Ein
verhdngnisvoller Schritt, wenn er getan wird; denn Manner, die die christliche Kirche verlieBen und zur
Synagoge zuriickkehrten, wurden zu Gefahrten von Menschen, die glaubten, Gott einen Dienst zu
erweisen, indem sie den Namen Jesu verfluchten.’, (Bruce).

Seite 118 von 267



. Frage: Kommt das einer Verhartung durch Gott gleich?

Wenn der Mensch sich konstant gegen Gott verhartet, kann es so weit kommen, dass Gott ihn verhartet.
Das scheint bei Unglaubigen der Fall zu sein. Bei Pharao z. B. war es so. Nachdem Pharao sich sechs Mal
selbst verhartet hatte (2Mo 7,13.22; 8,11.15.28 und 9,7) verhartete ihn der Herr (2Mo 9,12-16; 9,34.35i. V.
m. 2Mo 10,1; 10,20.27; 11,10; 14,4.8) — seine Prophezeiung von 2Mo 7,3 erfiillend. Die zeitliche Grenze
setzt Gott.

Wann dieser Zustand bei einem Menschen erreicht ist, das miissen wir ihm, dem Herzenskenner,
Uberlassen.

Ob dies bei Glaubigen auch sein kann, miissen wir vorerst offenlassen.

Sicher ist, dass es bei den Lesern noch nicht so weit war. (Siehe zu 6,9ff).

. Ergdnzendes

Wer zum Judentum zuriickgeht, kann nicht durch neue Argumente zur BulRe erneuert werden, weil es
keine neuen Argumente gibt und er all das, was einen Juden zur Sinnesanderung bringen kénnte, bereits
erfahren hat.

. Er war erleuchtet worden Uber die Frage, wer Jesus ist, und hat erkannt, dass er der Sohn Gottes sei.

. Er hatte die himmlische Gabe (das Heil, neue Leben) erfahren.

. Er hatte (in Christus) Mitteilhaberschaft am Heiligen Geist, d. h. der Heilige Geist war in sein Leben
eingezogen.

. Er hatte das gute Wort Gottes und die Kradfte des neuen (ewigen) Weltzeit (d. i.: der neuen Schépfung)
erfahren.

Es ist wie bei einem Boden, der genligend Wasser und glinstige Bedingungen (Sonne, Mineralien, Warme,
Bearbeitung), um Frucht zu bringen, bekommen hatte, schlieBlich aber lediglich Dornen und Disteln bringt.
Ein solcher Boden ist hoffnungslos verwerflich. Man wird das Feuer da riibergehen lassen.

Was ist ,unmoglich”? Die Hebraerchristen, die, nachdem sie die neutestamentlichen Segnungen in Christus
erfahren hatten, zum Judentum zurlickgekehrt sind, kdnnen nicht durch die Argumente, die sie vorher von
Juden zu Christen machten, liberflihrt werden. Sie kénnen (von Seiten Gottes) nicht erneut zum
Sinneswandel gebracht werden, weil Gott alle ,, Karten” bereits ,ausgespielt” hat.

Der , denn“-Satz (V. 7.8) macht klar, dass es fir jenen ,Boden” keine Hoffnung mehr gibt. Er ist dem
Verbrennen nahe. Zu jener Zeit (ca. 62 n. Chr.) stand das Gericht iiber Israel unmittelbar bevor.
Zusammenhang:

Der Schreiber ruft die Leser auf, sich zur Reife hinzubegeben, indem er sie zu tieferer Unterweisung fihrt.
Und dieses will der Verfasser gemeinsam mit ihnen tun, ,wenn Gott es erlaubt”. In gewissen Fallen erlaubt
Gott es nicht. Wann nicht? Dann, wenn sie abgefallen sind.

Warum hilft dann die tiefere Unterweisung nicht? Weil sie trotz des Lichtes, das sie liber den Sohn Gottes
haben, zum Judentum zuriickgekehrt sind. Es wiirde nichts helfen, sie davon zu (iberzeugen, dass Jesus, der
Gesalbte, der Hohepriester und der Sohn Gottes ist. Das ist ihnen nichts Neues. Es gibt keine weiteren
objektiven Argumente mehr, die Gott anwenden kénnte, um sie zum Sinneswandel (d. h.: zur Umkehr) zu
bringen.

Sollte also jemand von den Hebréerchristen sich mit dem Gedanken herumschlagen, wieder ins
Judentum zuriickzukehren, wiirde ihn dasselbe Gericht treffen, das Israel treffen wird.

Wenn ein Abgefallener die Unlogik seiner Abkehr vom Sohn Gottes erkennt, kann er natiirlich Buf3e tun und
zuriickkommen. Das ist hier nicht das Thema.

Nicht dass er erwartet, dass die Leser das tun, aber er zeigt, was damit verbunden ware, wenn jemand so
einen Schritt tun wirde.

. Ubersetzungskommentar zu Heb 6,6

»<als solche, die [0.: <solche seiend», die ] sich selbst den Sohn Gottes wieder ans Kreuz schlagen und ihn
an den Pranger stellen”

Seite 119 von 267



Wie sollen die beiden gr. Prasenspartizipien anastaurountas (,,wieder ans Kreuz schlagend”) und
paradeigmatidsontas (,,an den Pranger stellend”) aufgelost werden?

Das Ubersetzungsproblem kann mit zwei klassischen Ubersetzungen aufgezeigt werden. Das entscheidende
Wort ist in Kursivschrift kenntlich gemacht.

Menge: ,,... es ist unmoglich, solche ... noch einmal zur Sinnesanderung zu erneuern, weil sie ... den Sohn
Gottes ... kreuzigen und ihn der Beschimpfung preisgeben ...“

Alte Elberfelder: ,,... es ist unmaoglich, diejenigen ... wiederum zur BuBe zu erneuern, indem sie den Sohn
Gottes ... kreuzigen und ihn zur Schau stellen ...

Es fallt auf, dass sich die Revidierer in der neuen Ausgabe fiir dieselbe Formulierung wie Luther 84 und
andere entschieden haben (obwohl sie das frithere ,indem” in der FuBnote als Variante angeben): ,,da sie
... kreuzigen”, was mit der Version von Menge Ubereinstimmt.

Unsere obige Wiedergabe ist der der alten Elberfelder dhnlich.

Eine wortliche Ubersetzung kénnte so lauten:

V. 4.6: ,,denn es ist unmoglich, die einmal erleuchtet worden Seienden, ... 6 und abgefallen Seienden,
wieder zur BuBBe zu erneuern, als sich selbst den Sohn Gottes <im fortwdhrenden Sinn> ans Kreuz
Schlagende und [ihn] «fortwdhrend» an den Pranger Stellende; ...“

Der Vorschlag zu Gbersetzen: ,,wahrend/solange — sie ihn kreuzigen®, ist auszuschlieRen. Warum?

Der Apostel kann nicht vorgehabt haben zu sagen: ,es ist unmaoglich, die, die ... abgefallen sind, wieder zur
BuRe zu erneuern, solange sie sich selbst den Sohn Gottes ans Kreuz schlagen”. Das versteht sich von selbst
und ware Uberflissig. Es ist klar, dass jemand, solange er unbuRfertig ist, nicht zur BuRRe erneuert werden
kann. Das ist nicht das, was der Apostel hier sagen will.

Das Wiederum-Kreuzigen des Sohnes Gottes ist eine vorsatzliche Handlung, namlich die Entscheidung,
wieder zurilickzugehen zum Judentum, nachdem man Jesus als den Sohn Gottes erkannt hatte; damit
entscheidet man sich, das Opfer des Sohnes Gottes als nicht ausreichend zu betrachten (Heb 10,26). In Heb
10,26-29 zeigt der Verfasser: Wenn Menschen, die die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben und
(daher also wissen, dass Jesus Christus der Sohn Gottes ist) ins Judentum zuriickkehren, sind sie
»Schlimmerer Strafe wiirdig” - schlimmerer Strafe als diejenigen im AT, die das mosaischen Gesetz
beiseitegesetzt (verachtet) haben.

Heb 10,26-29: ,,..., denn wenn wir vorsatzlich siindigen (d. i.: abfallen, wieder ins Judentum zurilickgehen),
nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben, bleibt kein Opfer flr Siinden mehr Ubrig, 27
aber ein gar furchtbares Erwarten des Gerichts und ein Eifer des Feuers, das im Begriff ist, die Widersacher
zu fressen. 28 Setzt jemand das Gesetz Moses beiseite, stirbt er ohne Erbarmungen auf zwei oder drei
Zeugen hin. 29 Wie viel schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wertgeachtet werden, der den Sohn Gottes
mit Flf3en trat und das Blut des Bundes, durch das er geheiligt war, flir gemein achtete und den Geist der
Gnade schmahlich misshandelte?”

Wir beachten: Es geht nicht um dir Frage, ob ein Abgefallener, der, ehe das Gericht kommt, seinen Irrtum
erkannt hat, BuBe tun darf oder kann. Natirlich kann er das, aber darum geht es nicht.

Der Apostel sagt, Heb 10: Es gibt kein anderes Opfer mehr (Heb 10,26), das erste judische hat Gott fur
ungultig erklart, dass zweite und einzig giiltige (das Opfer Christi) hat man verworfen, und man hat sich
nach empfangener Erkenntnis der Wahrheit davon abgewandt, indem man ins Judentum zurilickgekehrt ist.
Was bleibt also noch Gbrig? Es gibt kein weiteres Opfer mehr. Es bleibt dem Betreffenden also nichts
anderes Ubrig, als auf das Gericht zu warten.

Heb 6,6: Eine Rickkehr ins Judentum kommt einem Kreuzigen dessen gleich, den man als den ,,Sohn
Gottes” erkannt hat. Man tut dieses Kreuzigen ,flir sich®, und man tut es fortwdhrend. (Im Gr. stehen hier
zwei Prasenspartizipien: ,fur sich kreuzigend” und ,,ihn an den Pranger stellend”. Diese Partizipien zeigen
eine andauernde Haltung an.) Wer als einer, der den Sohn Gottes erkannt hat, ins Judentum
zuriickgekehrt ist, identifiziert sich mit dem gerichtsreifen Israel. Wer solch einen Schritt getan hat, wartet
— zusammen mit dem verhérteten Israel — auf das unausweichliche Gericht. Fir einen solchen ,,Boden”
bleibt nur noch die Verbrennung.

Bei den Lesern war es noch nicht so weit.

Seite 120 von 267



In Bezug auf das Verbrennen hatte der Herr Jesus in einem anderen Bild erkladrt Joh 15,6: , Wenn jemand
nicht an mir bleibt, wird er, wie der Rebzweig, hinausgeworfen, und er verdorrt, und man sammelt sie und
wirft sie ins Feuer. Und er brennt.”

. Exkurs: Uber den Abfall vom Glauben

Wir beachten:

. Die Verse Heb 6,4-8 beschreiben nicht, wie es zum Abfall kommt. Heb 6 spricht nicht von einem bereits
vollzogenen Abfall, sondern von der Gefahr des Abfalls. Bei den Hebrdern war es noch nicht so weit. (Siehe
unten zu Heb 6,9.10.)

. Der Text spricht nicht von Menschen, die von schwerer Sorge um ihr Heil umgetrieben werden und mit
Zittern fragen: ,Gibt es flir mich noch Vergebung?“

Was ist Abfall?

1. Abfallen ist eine vorsatzliche endgiiltige Abkehr von Christus. Eine Gberlegte Entscheidung am Ende eines
langen Weges weg von Christus. Man schlittert nicht einfach hinein. Es ist vergleichbar mit einem

Ehemann, der sich entscheidet, seine Frau zu verlassen und eine andere zu heiraten. So eine Entscheidung
fallt nicht von heute auf morgen.

2. Abfall ist ein bewusster Schritt, ein Riickgdangigmachen der Bekehrung. Durch den Abfall wird ein
Nachfolger Jesu zu einem Gegner Christi. Er verschmaht den, den er zuvor geliebt hatte.

3. Auf den Abgefallenen wartet das Gericht Gottes. Wer abgefallen ist und in dieser Haltung bis zu seinem
Tode verharrt, ist fir immer verloren. Fir ihn gibt es nur noch ein Warten auf das furchtbare Gericht (Heb
10,27.30.31). Es ist ein Zurlickweichen hin ,zum Verderben” (Heb 10,39).

4. Abfall ist Ungehorsam im Unglauben. Die anfanglich vorhandene Zuversicht wurde aufgegeben,
weggeworfen (Heb 10,35; 3,12.13.19; 4,6-11). Wer in einer solchen Haltung verharrt, hat weder Lust noch
Kraft zur Umkehr. Das schlief3t nicht aus, dass man seine Haltung andern kann.

Es gibt allerdings einen ,point of no return”, z. B. die ,Siinde zum Tode”, 1Joh 5,16; aber wir kennen diesen
Punkt nicht. Solange er nicht erreicht ist, besteht die Moglichkeit der Umkehr und Vergebung.)

Judas hatte bis zum letzten Moment diese Moglichkeit. (Vgl. Joh 13,41.) Daher: Abgefallene ehemalige
Christen, die BuBe tun wollen, diirfen jederzeit zurilick. Christen, die unter Verfolgungsdruck Christus
abgeschworen haben, danach aber BuBe tun, diirfen zuriick. Das Tor der Gnade ist offen fiir alle, die ihren
Abfall bereuen und wieder zuriickwollen.

Eine Riickkehr zu Christus ist also nicht ausgeschlossen.

5. Abfallen kann nur jemand, der vorher die Gnade in Christus empfangen hat. Menschen, die nicht
wiedergeboren waren, sind Mitlaufer, nicht Abgefallene. Der Hebraerbrief ist an Wiedergeborene (Heilige)
gerichtet, nicht an Mitlaufer. Beispiel: Judas war ein ,Schaf” (Mt 10,1.16), ehe er ein ,Teufel” (Joh 6,70)
und ,,Sohn des Verderbens” (Joh 17,12) wurde. Andere sind ,,abgeirrt” (1Tim 1,6; 6,10.21), ,,dem Satan
nach” (1Tim 5,15), Hymenaus (1Tim 1,19.20; 2Tim 2,18) hatte zuvor durch den Glauben ein ,reines
Gewissen”, hat dann aber im Hinblick auf den Glauben Schiffbruch erlitten. Hernach wurde er zu einem
gefahrlichen Wolf, der den Glauben anderer zerstorte (2Tim 2,16-21). Weitere Beispiele: 2Tim 4,4; Jak
5,19.20; 2Petr 2,15.18-22.

6. Abfall ist eine reale Gefahr fiir Christen, weshalb der Verfasser warnt: vor dem Vorbeigleiten am Ziel
(Heb 2,1-4), vor Verhartung (Heb 3,7ff), vor Unglauben (Heb 3,12.19; 4,1.11), vor Verachten des Sohnes
Gottes (Heb 10,26-31), vor Wegwerfen der Zuversicht und vor Zuriickweichen (Heb 10,35.38.39) sowie vor
Versaumen der Gnade Gottes (Heb 12,15) und Missachten des Wortes Gottes (Heb 12,25).

Abfall:
Seite 121 von 267



2,1 Darum miissen wir auf das gehérte Wort achten, damit wir nicht vorbeigleiten... 2,3 ...wie werden wir
entrinnen, wenn wir ein so grofSes Heil missachten...?

Warnung vor Verhartung: Heb 3,7ff verhdrtet nicht eure Herzen

Warnung vor Unglauben: Heb 3,12.19; 4,1.11

Heb 3,12 Seht zu, Briider, dass sich in keinem von euch ein béses Herz des Unglaubens befinde, im Begriff,
vom lebenden Gott abzufallen

Heb 3,16-19; 4,6 (Die todliche Folge des Unglaubens — veranschaulicht an der Wiistengeneration)

Heb 4,1: ,Fiirchten wir uns also, damit nicht etwa, wdhrend eine VerheifSung, in seine Ruhe einzugehen,
noch librig gelassen ist, jemand von euch als zuriickgeblieben erscheine”,

Heb 4,11: , Befleifligen wir uns also, einzugehen in jene Ruhe, damit nicht jemand nach demselben Beispiel
des Unglaubens <und Ungehorsams falle”

Warnung vor Verachten des Sohnes Gottes: Heb 10,26.29 ,,..., denn wenn wir vorsdtzlich siindigen, ...

29 Wie viel schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wertgeachtet werden, der den Sohn Gottes mit Fiifsen
trat und das Blut des Bundes, durch das er geheiligt war, fiir gemein achtete und den Geist der Gnade
schmdébhlich misshandelte?

Warnung vor Wegwerfen der Zuversicht und vor Zuriickweichen: Heb 10,35.38.39

10,35 Werft eure Zuversicht nicht weg, da sie (wenn ihr sie behaltet) eine grofie Belohnung hat,... 38 Aber
der Gerechte wird vom Glauben her leben. Und wenn er zurlickweicht, hat meine Seele nicht Wohlgefallen
an ihm. 39 Aber wir sind nicht des Zuriickweichens zum Verderben, sondern des Glaubens ...

Warnung vor Missachten des Wortes Gottes: Heb 12,25
»Seht zu, dass ihr den nicht verwerft, der zu euch redet, denn wenn jene nicht entkamen, wie viel weniger
wir, wenn wir uns abwenden von dem, ...

Warnung vor Versaumen der Gnade: Heb 12,14.15
,Jagt nach der Heiligung, ohne die niemand den Herrn sehen wird. 15 Gebt darauf acht, dass keiner die
Gnade Gottes verséume ...”

. Exkurs: Weitere Stellen

Jak 5,19.20: Es gibt solche, die nicht BufSe tun wollen
2Tim 3,5.7: von solchen Menschen wende dich ab
1Tim 5,15: dem Satan nach

Mk 3,29: Lasterung des Geistes — keine Vergebung

. Exkurs: Uber die Entscheidungsfreiheit des Menschen

Letztlich ist uns die Antwort auf die, wie ein Mensch zu einer Entscheidung kommt, verborgen. Die Heilige
Schrift sagt nichts darliber. Aber an anderen Stellen lesen wir, dass Gott den Menschen zur Verantwortung
zieht. Folglich muss es zu einem gewissen Teil am Menschen liegen, ob er auf Gottes Werben eingeht oder
nicht. Ware jede Entscheidung des Menschen auf ein vorlaufendes Wirken Gottes zurlickzuflihren, wiirde
es gegen die Menschenwiirde sprechen, die Gott dem Menschen gegeben hat.

5Mo 30,19-20: ,,/ch nehme heute den Himmel und die Erde als Zeugen gegen euch: Das Leben und den Tod
habe ich euch vorgelegt, den Segen und den Fluch! So wdhle das Leben, damit du lebest, du und dein Same,
20 indem du Jahweh, deinen Gott, liebst und seiner Stimme gehorchst und ihm anhdngst; denn das ist dein
Leben und die Lédnge deiner Tage, dass du in dem Lande wohnst, das Jahweh deinen Vitern Abraham, Isaak
und Jakob geschworen hat, ihnen zu geben.”

Seite 122 von 267



Wenn jemand willig ist, willig gemacht zu werden, gehort er nicht zu diesen Menschen, die in Heb 6
beschrieben sind. Wer bereit ist, Gott an sich arbeiten zu lassen und auf Gottes Wirken einzugehen, den
kann Gott willig machen. In denjenigen, die das Heil mit Furcht und Zittern zuwege bringen, wirkt Gott das
Wollen und liefert die Motivation und Kraft zum Wirken (Phil 2,12.13).

. Der Apostel betont in seinem Brief: Die Leser miissen fir ihr Handeln Verantwortung Gbernehmen. Jeder
ist verantwortlich fiir sein Tun. Gott wird alles tun, was er kann, wenn Menschen auf ihn horen.

Jak 5,19.20 liefert den Beweis, dass Sinder umkehren kénnen: , Briider, wenn einer unter euch von der
Wahrheit weg irregeleitet wird und einer ihn zur Umkehr bringt, 20 nehme er zur Kenntnis, dass der, der
einen Siinder von seinem Irrweg zur Umkehr brachte, eine Seele vom Tode retten und eine Menge Siinden
bedecken wird.”

C: Was sind die vier Lektionen fiir uns aus diesem Text?

— 1) BuRe — Bedingung fiir Reife. Gott gestattet es, dass wir im Lehren und Lernen der Reife zustreben;
aber nur unter der Bedingung, dass wir in denjenigen Bereichen BulRe tun, wo wir im Horen trage
geworden sind.

— 2) Wir hindern Gott am Wirken, wenn wir trage geworden sind und nicht mehr genau auf Gottes Wort
achten.

— 3) Erweckt werden wir nur dann, wenn wir BuBe tun und wieder intensiv auf Gottes Wort achten. Wenn
man Stillstand hat und nicht vorwartskommt, liegt Schuld vor.

— 4) Wenn wir im Glaubensleben vorwadrtskommen wollen, werden wir uns immer wieder vom Heiligen
Geist zeigen lassen miissen, wo wir BuRe tun miissen. Und wir werden beten missen, dass wir fiir Gottes
Wort und Wirken an uns sensibel bleiben. Gott ist standig am Wirken an uns, aber wir missen auf sein
Wirken eingehen, wir missen sensibel sein fir seine ,Stimme*“.

3. Hoffnungszeichen im Zustand der Leser und Aufforderung - Heb 6,9.10

a. Was ist die Auffassung des Apostels liber den Zustand der Leser? - Heb 6,9

»Wir sind aber euch beziiglich, Geliebte, von Besserem iiberzeugt und von dem, das mit dem Heil zu tun
hat, wenn wir auch so sprechen, ...“
Nur hier im ganzen Brief treffen wir die Anrede ,Geliebte”.

L,Wir“ ist hier ein schriftstellerischer Plural, wie in Heb 6,11 und Heb 2,5.

Was ist das Bessere, von dem der Apostel Gberzeugt ist? Die Zeichen echten Lebens in den
Hebraerchristen. Er ist davon Uberzeugt, dass die Menschen, an die er schreibt, Dinge haben, die ,,mit dem
Heil (d. h.: mit dem zukiinftigen Heil, mit der Vollendung) zu tun haben”. Er hat gute Hoffnung, dass sie ihre
Tragheit Gberwinden und das (kiinftige) Heil (= das Ziel) erreichen (bzw. erben) werden. Es besteht gute
Hoffnung, dass sie BuRe tun und bestimmte Schritte in Richtung geistlicher Reife tun werden.

b. Wie begriindet er seine Auffassung? - Heb 6,10

-, denn Gott ist nicht ungerecht, euer Werk zu vergessen und die Arbeit der Liebe, die ihr seinem
Namen erwieset: lhr dientet - und dient - den Heiligen.”

Er hat Frucht bei ihnen gesehen. Gott auch. Das weil} er. Und Gott ist nicht ungerecht, dieses zu vergessen.
Was ist es, dass sie getan haben und das Gott nicht vergessen wird?

Zweierlei:

. »euer Werk"

. yund die Arbeit (eigtl.: Schwerarbeit) der Liebe“

Seite 123 von 267



Der Apostel weils von ihrer Liebe zu Jesus Christus. Wo Frucht vorhanden ist, da weil} man, dass Leben
vorhanden ist. Liebe ist die erste Frucht.

Wenn keine Frucht mehr vorhanden ist, ist dies ein Zeichen, dass der Baum abgestorben ist bzw. am
Absterben ist. Der Herr Jesus sagte in Joh 15,2: ,,Jeden Rebzweig an mir, der nicht Frucht tréigt, ihn nimmt er
weg. Und jeden, der Frucht tragt, ihn reinigt er, damit er mehr Frucht trage.”

Wer nicht Frucht tragt oder aufhort Frucht zu tragen, ist tot oder am Absterben. Es gibt schlieflich den
Punkt, dass jemand geistlich vollig abstirbt; solch einer wird aus dem Leib Christi entfernt. Es gibt keine
toten Glieder am Leib Christi, nur fruchttragende.

Die Werke der Hebréaerchristen sind ein Zeichen dafiir, dass sie noch in der Wahrheit stehen.

Es ist noch Frucht vorhanden.

. lhr ,Werk*

Was ist das flir ein Werk? Ein Werk, das von Jesus Christus ausgeht. (Vgl. Phil 1,10.11.)

— Wir lernen: Aller unser Dienst fiir Gott, alles, was wir fir Christus und in Christus tun, ist ein echtes
Werk. Uberhaupt alles, was wir tun, soll fiir Jesus getan werden (Kol 3,17.23). Ob wir gehen oder stehen,
ob wir liegen oder arbeiten, was immer wir tun, ob wir essen und trinken oder irgendetwas anderes tun,
alles soll fur ihn getan werden, und alles soll seinen Ursprung in ihm haben.

Wir diirfen den Herrn immer vor Augen haben (Ps 16,8). Wir sind fiir Jesus hier, nicht fiir uns selbst. Gott
will, dass nicht wir fir uns selbst leben, sondern fir ihn. Wir diirfen uns fiir Jesus schlafen legen —und den
Schlaf von ihm erwarten. Und wenn er uns keinen Schlaf gibt, wollen wir fiir ihn wach liegen —und beten
(oder aufstehen und beten). Ob wir wachen oder schlafen, wir sind fiir Jesus da.

Wenn wir in die Arbeit gehen, — flir wen gehen wir? Tun wir es flir uns? Oder tun wir es, weil Jesus Christus
sagt: ,,Geh arbeiten!“? (Vgl. Lk 5: Es war das erste Mal in seinem Leben, dass Petrus nicht fischen ging, um
Geld zu verdienen, sondern einfach deshalb, weil Jesus gesagt hat, er solle fischen gehen.)

. Der Herr Jesus spricht in Mt. 5,13.14 von einem zweifachen Auftrag:

- Salz der Erde sein: Das ist der Schopfungsauftrag. Wir sollen die Schépfung bewahren. Wir sollen mit dem
Werkzeug, dem Auto, dem Papier, dem Schreibstift, dem PC, etc. in dem Wissen umgehen: Dieses ist
etwas, das Gott geschaffen hat und mit dem ich ihm nun dienen darf. Es ist seine Schépfung, mit der wir
umgehen. Und wir sollten die Arbeit selbst fir Jesus Christus tun.

- Licht der Welt sein: Das ist der Missionsauftrag. Wir sollen das Evangelium in die Welt hinaus leuchten
lassen —im Tun und im Bezeugen.

. lhre ,,Arbeit der Liebe*

. Sie handelten in Liebe. Ihre Arbeit war eine ,,schwere Arbeit” (griech. kopos), eine Liebesmiih’. Christen
sind in der Lage, schwer zu arbeiten.

Diese Arbeit geschah vor allem aus Liebe zu Gott.

»-, die ihr seinem Namen erzeigtet/erwieset” [w: , die ihr zeigtet zu seinem Namen hin“]

Wenn sie in der Liebe tatig waren, taten sie es dem Namen Jesu. Das war ein gutes Zeichen. Wenn sie
etwas taten, merkte man, dass sie es in erster Linie flir den Herrn taten, auch wenn es ein Dienst war, den
sie an anderen Christen taten.

Werke und Liebe dienen nicht in erster Linie uns, sondern sie sind flir Gott, zu seiner Freude und
Verherrlichung.

Wenn das Werk nicht in Liebe zu Gott getan wurde, war es kein Werk, jedenfalls nicht eines, das bleibt.
(Joh 15,5:,,..., denn ohne mich kénnt ihr nichts tun”, d. h., nichts, was bleibt: nichts, was Frucht bringt fur
Gott.)

Seite 124 von 267



Warum ,seinem Namen“?

Wenn wir Gott dienen, miissen wir wissen, wie er heildt; denn sein Name sagt mir, wer er ist und was er mir
ist. Ich diene nicht irgendeinem Gott, ich diene einem ganz besonderen, einem Gott von ganz bestimmten
Qualitaten: Gott ist mein Lohn, mein Lehrer, mein Hirte, meine Kraft, meine Gnade, meine Gerechtigkeit,
mein Richter, mein Fels, mein Wunderbarer Ratgeber, der Erquicker meiner Seele (Ru 4,15), der Horer
meines Gebets (Ps 65,3), mein Erbteil (Ps 17,5), meine Starke (Ps 18,1), meine Burg, (Ps 18,1), meine hohe
Feste, (Ps 18,1), mein Erretter, (Ps 18,1), mein Hort, (Ps 18,1), mein Schild, (Ps 18,1), das Horn meines Heils
(Ps 18,1), mein Hirte (Ps 23,1), meine Herrlichkeit und Ehre (Ps 3,4), mein Ruhm (Jer 17,14), mein Licht (Ps
27,1), mein Heil (Ps 27,1), meines Lebens Starke (Ps 27,1), meine Giite (Ps 144,2), mein Bergungsort (Ps
119,114), meine Hilfe (Ps 33,20), der Emporheber (Aufrichter) meines Hauptes (Ps 3,4), meine Zuflucht (Jer
17,17), der Gott meiner Gnade (Ps 59,16), der Gott meines Lebens (Ps 42,8), der Gott meines Lobes (Ps
109,1), der Gott, der meine Jubelfreude ist (Ps 43,4), mein Gott (2Mo 15,2).

Diese Arbeit war ein Dienst an den Heiligen.

Es war eine Liebe, die tatig war, eine die sich duRerte in Liebe zum Nachsten, in Liebesdiensten an den
Heiligen.

Ein groRer Teil unseres Dienstes gilt nicht direkt dem Herrn, wir tun es fir ihn, aber tiber Menschen bzw.
indem wir Menschen dienen.

Wie werden die Gldaubigen hier genannt? , Heilige®. Sie dienten ihren Schwestern und Briidern als solche,
die als Heilige galten.

Der Begriff ,Heilige” sollte auch bei uns verwendet werden — ohne Schmunzeln. Das ist eine Hilfe.
Diejenigen, denen wir dienen, sind nicht nur ,Geschwister”, sie sind in Christus und daher ,Heilige”, ihm
zugeordnet.

Worin bestand dieser Dienst? — Wir wissen es nicht, aber Heb 10,34 ist ein Beispiel: ,,... denn auch mit
meinen Fesseln hattet ihr Mitleid; und den Raub eures Besitzes nahmt ihr mit Freude hin.”

Indem wir den Heiligen dienen, erfreuen wir und ehren wir Gott. Wir erweisen ihm Liebe.

Diese Arbeit geschah in der Vergangenheit und in der Gegenwart.

Wann dienten sie? Schon friher und jetzt noch immer. ,,lhr dientet und dient”.
Das Dienen darf sich fortsetzen.

. Was heildt es, ,,Werk* und ,,Arbeit” ,,zu vergessen*“?

. Ist vergessen grundsatzlich etwas Schlechtes? Nein. Nicht immer. (Vgl. Mk 8,14-17 A.)

Auch Gott vergisst bewusst. Wenn er mit etwas nichts (mehr) zu tun haben will, lasst er es auBer Acht. Es
ist fir ihn dann kein Thema mehr (z. B. Heb 10,17.18).

Gewisse Dinge muss man bewusst vergessen (z. B. Phil 3,13), andere darf man nicht vergessen. Da ware es
Suinde, zu vergessen (z. B. ,,Gedankenlosigkeit”; das ist im Grunde Lieblosigkeit, denn Liebe halt in
Erinnerung, Liebe vergisst nicht). In diesem Sinne vergisst Gott nicht. Z. B. vergisst Gott seine Kinder nicht,
auch seine eigenen VerheiRungen vergisst er nicht. Wenn Gott etwas nicht vergisst, bedeutet das, dass er
daran denkt und es sich wieder in Erinnerung ruft.

— Wir wollen beten: , Herr, lass diesen Dienst in der Ewigkeit gefunden werden.” Vgl. Lk 6,38; 19,16-19;
1Kor 4,5; Kol 3,23.24. — Alles Werk, das wir in seiner Kraft getan haben und als Reaktion auf sein Wirken in
uns hin, , notiert” er sich.

Der Apostel will sagen: Gott denkt an euch, liebt euch. Er nimmt jede Nacht zur Kenntnis, in der ihr aus
dem Bett getrieben werdet. Und er sieht, wenn er wegen der Liebesmiihe nicht zu Bett kommt.

— Wir lernen: Es kommt also auch auf unser Tun — als Geistesfrucht — an, nicht nur auf das Tun Gottes.
Gott will Beweise unseres Glaubens sehen.

Man kdnnte entgegnen: ,, Aber Gott sieht doch unser Herz. Warum braucht er dann noch Beweise?“

Seite 125 von 267



— Gott will sehen, ob sich unser Glaube auswirkt. Er will Frucht sehen, nicht nur im Herzen, sondern auch in
der Tat. Wenn der Glauben sich nicht in Werken der Liebe und des Gehorsams kundtut, ist er tot (Jak 2).
Gott will in unserem Verhalten sehen, dass wir ihm wirklich vertrauen.

4. Aufforderung zu Fleif8 und Geduld - Heb 6,11-20

a. Der Apostel weist auf die Verantwortung zu glauben und geduldig zu sein. - Heb 6,11.12

»Wir begehren aber, dass jeder von euch denselben Flei beweise — hin zur vollen Gewissheit der
Hoffnung, bis zum Ende, 12 damit ihr nicht trage werdet, aber Nachahmer derer, die durch Glauben und
Geduld die VerheiBungen erben; ...“

. Dieses ist der gottliche Wunsch. Heb 6,11 A

»Wir begehren aber, ...“:
Nicht nur der Apostel begehrt es, sondern Gott, der den Apostel inspirierte. Was begehrt Gott?

. Es ist eine erkannte Notwendigkeit: ,,aber®. Heb 6,11 A

Das Bindewort ,,aber” zeigt an, dass ein Gegensatz zu dem Satz vorher besteht: ,lhr dientet und dient.”
(Heb 6,10). ,,Wir begehren aber ...“. D. h,, es ist nicht selbstverstandlich, dass es so bleiben wird.

. Es gilt fiir jeden: ,,jeder von euch®.

»Wir begehren, dass jeder von euch denselben Fleil} beweise - ...:

Von wem begehrt er es? Fiir wen besteht die Gefahr des Erschlaffens?

. Der Aufruf richtet sich an alle. Jed er braucht den Aufruf zum Flei und zur Langmut; denn es ist nicht
selbstverstandlich, dass Wiedergeborene bis ans Ende im Glauben ausharren.

. Der Apostel rechnet damit, dass seine Leser wiedergeborene Menschen sind, echte Glaubende. Ihre
Liebe, ihr Dienen war Beweis ihres Glaubens (Heb 6,9.10). Diesen Glaubenseifer sollten sie nun bis ans
Ende beweisen und nicht trage werden.

. Es steht viel auf dem Spiel. Heb 6,11.12

e, dass jeder ..., damit ihr nicht trage werdet, sondern Nachahmer derer, die durch Glauben und Geduld
die VerheiBungen erben.”

. Nicht weniger als das vollendete Heil steht auf dem Spiel. Das Verheillene ist das Heil.

. Es geht um denselben Eifer, den sie auf die schwere Liebesarbeit anwandten. Denselben Eifer sollten sie
aufwenden — bis ans Ende.

. Es besteht die Moglichkeit, dass Wiedergeborene nicht ,bis ans Ende” ausharren und am Ziel
vorbeigleiten (Heb 2,1-5).

. Wir merken uns das Entweder - Oder. Heb 6,12 A

Entweder ,trage werden” (und bleiben) — oder
»durch Glauben und Geduld die VerheiBungen erben.

Die ,VerheiBungen“ sind die ,verheiRenen Giiter”.
Vgl. Heb 6,15: ,er erlangte die VerheiBung”; Heb 6,17: , Erben der VerheiRung“
Heb 9,15: Die ,,Verheillung des ewigen Erbes” ist ,das verheiRene ewige Erbe” (Wesfall der Gleichsetzung).

Seite 126 von 267



»Ausdauer habt ihr notig, damit ihr, nachdem ihr den Willen Gottes getan habt, die VerheiRung davontragt”
(Heb 10,36).

»Miterben derselben VerheiBung; ...“ (Heb 11,9)

»trugen die VerheiBung nicht davon, ...“ (Heb 11,39)

,Der Herr ist nicht sdumig mit der VerheiBung, ...“ (2Petr 3,9)

,das ist die VerheiBung, die er uns verhieR: das ewige Leben...“ (1Joh 2,25)

Vgl. ,damit wir die VerheiBung des Geistes empfingen” (Gal 3,14; Wesfall der Gleichsetzung).

Wie ererbt man die verheiRenen Giiter?

. Durch Glauben und Langmut (und Standhaftigkeit / standhaftes Ausharren im Glauben) trotz
Widerwidirtigkeiten.

Die Leser stehen in Gefahr, ihre ungebrochene Zuversicht aufzugeben. Nur lebendige Hoffnung bewahrt
vor innerer Erschlaffung. Vgl. 1Petr 1,13: , hofft vollkommen auf die Gnade, die euch gebracht wird in der
Offenbarung Jesu Christi“, d. h., erhofft ungebrochen die Vollendung.

Wer nicht im Glauben bleibt, lauft Gefahr, das Ziel zu verfehlen.

Um schlussendlich in der Zukunft das vollendete Heil zu erlangen, muss man nicht nur zum Kreuz
gekommen sein, man muss sich auch beim Kreuz aufhalten, d. h. beim Kreuz bleiben. Das ,,Bleiben” ist
nicht schwer, wenn man sich geliebt weil3.

. Leitbilder sollen ernst genommen werden. Heb 6,12

Die Erbenden sind sowohl die Glaubigen des Alten Bundes (Heb 6,13-15) wie auch die des Neuen (Heb
6,18-20; 11,39.40). Die Glaubigen des Alten Bundes erben dasselbe Erbe wie die des Neuen.

b. Der Apostel zeigt am Beispiel Abrahams, dass die Hoffnung sicher und begriindet ist. -
Heb 6,13-20

Die Briefadressaten wagten es nicht mehr, mit ungebrochener Zuversicht die Vollendung des Heils von
Christus zu erwarten. Nun zeigt der Apostel am Beispiel Abrahams, dass die Hoffnung begriindet und sicher
ist.

. Die Grundlage der Hoffnung ist zuverlassig. Heb 6,13-18

V. 13.14:,,...; denn als Gott Abraham VerheiBung gab, schwor er, da er nicht [die Méglichkeit] hatte, bei
einem GroReren zu schworen, bei sich selbst 14 und sagte: ,Wahrlich! Reichlich werde ich dich segnen,
und sehr werde ich dich mehren, ...“

Der Apostel will am Beispiel Abrahams etwas deutlich machen. Wir gehen in kleinen Schritten vor:

Zuerst: An welchem Punkt im Leben Abrahams machte Gott diese VerheiRBung, von der hier die Rede ist?
Als Abraham seinen Sohn Isaak auf den Altar legte.

Abraham glaubte Gott, und Gott rechnete es ihm zur Gerechtigkeit (1Mo 15,6). Sein Glaube war echt. Aber
— wie sich spater herausstellt (1Mo 16), war sein Glaube mit fleischlichem Vertrauen vermischt. Schlief3lich
wurde der verheiene Same geboren (1Mo 21). Die Geburt Isaaks war aber noch nicht die volle Erfiillung
der VerheiBungen.

Sie war erst das Angeld. Nun bestand die Gefahr, dass Abrahams Glaube in Bezug auf die Zukunft gemischt
sein kdnnte: dass sein Vertrauen zum Teil auf Isaak ruhen wiirde, nicht auf Gott allein. Das ist gefahrlich.
Glaube darf nie auf etwas anderes gegriindet sein als allein auf Gott (bzw. Gottes Wort).

Stellen wir uns ein fiktives Gesprach zwischen Gott und Abraham vor. Gott kénnte zu Abraham gesagt
haben:

»Abraham, als dir damals die VerheiBung der unzahligen Nachkommenschaft gab, sagtest du, du glaubtest
mir.”

Seite 127 von 267



- ,Ja, Herr.”

,Hast du das wirklich so gemeint?“

- ,Ja, natlrlich, Herr.”

- ,,Gut. Und worauf ist nun dein Glaube in Bezug auf die Zukunft gegriindet?“

- ,Auf dich, o Herr.”

- ,Bist du sicher? Einzig und allein auf mich? Nicht zum Teil auf Isaak und zum Teil auf mich?“

,Nein, Herr, nur auf dich!“

- ,,Gut”, kdnnte Gott zu Abraham gesagt haben, ,,dann zeig mir bitte, dass dein Glaube tatsachlich allein in
mir ruht und in niemandem anderen. Gib mir Isaak zurick. Nimm deinen Sohn, deinen Einzigen, den du
liebst. Und ziehe hin in das Land Morija, und opfere ihn dort als Brandopfer auf einem der Berge, den ich
dir zeigen werde.”

Und Abraham gab Isaak Gott zurlick. Und er zeigte damit, dass sein Vertrauen einzig und allein in Gott
ruhte.

Und was sagte Gott? ,Jetzt weil ich...”

1Mo 22,12:,,... nun weifS ich, dass du Gott fiirchtest. Deinen Sohn, deinen Einzigen, hast du mir nicht
vorenthalten!”

Genau an dieser Stelle schwor Gott Abraham einen Eid.

1Mo 22,16-18:,,Und er sagte: ‘Ich schwére bei mir selbst’, [ist der] Ausspruch Jahwehs, ‘Weil du dieses
getan und deinen Sohn, deinen Einzigen, mir nicht vorenthalten hast’, 17 werde ich dich reichlich segnen
und deinen Samen sehr mehren, wie die Sterne der Himmel und wie der Sand, der am Ufer des Meeres ist.
Und dein Same wird das Tor seiner Feinde besitzen, 18 und in deinem Samen werden sich segnen alle Vélker
der Erde, darum, dass du meiner Stimme gehorcht hast.”

Nun gehen unsere Gedanken zurlick zu den Lesern dieses Briefes.

Sie hatten Christus angenommen. Aber ihr Glaube war erschittert worden. Und nun kommt Gott —
gleichsam durch den Hebraerbrief — zu ihnen und fragt sie: ,,Worauf ruht euer Glaube und eure Hoffnung in
Bezug auf die Zukunft?

—im aaronitischen Priestertum oder in dem Hohenpriester Jesus Christus allein?

—in den judischen Opfern oder im Opfer Christi?

oderteilweise im jldischen Priester- und Opferdienst und teilweise in Christi Priesterdienst und
Opfer? oder einzig und allein in Christus?

Nur in Christus? — Gut. Dann zeigt es! Gottes VerheiRungen sind zuverlassig. Sie sind die Grundlage einer
unerschitterlichen Hoffnung. Es handelt sich nicht um leere Versprechungen. So zeigt euren Glauben durch
euer Ausharren.

Und etwas spater wird er sie ganz deutlich auffordern: , Gebt das Judentum auf
Spater wird er schreiben: Heb 13,13-15 ,So lasst uns nun zu ihm hinausgehen, aufSerhalb des Lagers, und
seine Schmach tragen, 14 denn wir haben hier nicht eine bleibende Stadt, sondern die kommende suchen
wir. 15 Durch ihn lasst uns also allezeit Gott ein Lobopfer darbringen. Dieses ist die Frucht der Lippen, die
seinem Namen Lob bekennen.”

III

Heb 6,15: ,,... und nachdem er auf diese Weise geduldig gewesen war, erlangte er die VerheiBung; ...“

Abrahams Glaube und sein Ausharren wurde belohnt. Jahrzehntelang hatte er gewartet und geglaubt. Die
Geburt Isaaks war ein Unterpfand fur die weitere Erflllung. Wenn Gott das eine gegeben hat, wird er auch
den Rest geben.

Als Gott VerheiBung gab, schwor er, denn ...
V. 16-18: ,,...; denn Menschen schworen ja bei einem GréReren, und der Eid — zur Bestatigung — ist ihnen

ein Ende allen Widerspruchs, 17 weshalb Gott, da er den Erben der VerheiBung auf nachdriicklichere
Weise die Unverriickbarkeit seines Ratschlusses zeigen wollte, mit einem Eide ins Mittel trat, 18 damit
wir durch zwei unverriickbare Dinge, bei denen es Gott unmaoglich war zu liigen, einen starken Trost

Seite 128 von 267



hatten, die wir fliichteten <und Zuflucht nahmen», um die vorgelegte Hoffnung zu ergreifen <und
festzuhalten, ...”

Welche sind die zwei ,,unabadnderlichen Tatsachen” bzw. ,zwei unverriickbaren Dinge“, die den
Glaubenden das zukiinftige Heil versichern? — Die Verheifung und der Schwur.

Was ist mit der ,,vor uns liegenden Hoffnung” (V. 18) gemeint? Vgl. Heb 9,15; 11,10.16: 12.28.
Die Grundlage unserer Hoffnung ist gewiss. Sie beruht auf Gottes VerheiBung und Schwur. Daher ist unser
Hoffnungsgut eine sicheres, festes.

Warum ,WIR“?
In Heb 2,16 hatte er gesagt, dass wir Samen Abraham sind. Gilt diese VerheilRung Gottes an Abraham auch
denen, die aus den Heiden zum Messias kamen? (Vgl. Gal 3,28.29.)

. Die Hoffnung ist gewiss. Heb 6,19.20

»---, Welche [Hoffnung] wir als einen Anker der Seele haben, einen sicheren und auch festen und der in
das Inwendige, hinter den Vorhang, hineingeht, 20 wo als Vorldufer fiir uns hineinging Jesus, nach der
Ordnung Melchisedeks Hohepriester geworden in Ewigkeit (wértl.: [bis] in den Aon);“

Sie ist Anker der Seele. 6,19

Ein Anker hélt das in den Hafen eingelaufene Schiff fest und sichert es davor, durch Sturm und Wellen in
Seenot und Untergang getrieben zu werden.

Unsere Seele kann leicht erschiittert, erschreckt und verzagt werden. Anfechtungen, Verfolgungen, Leiden,
Verwirrung kénnen ihren Teil dazu beitragen. Unsere Seele hat in sich nicht Festigkeit und Ruhe. Gott will
nun, dass unser Herz fest werde (Heb 13,9). Das geht aber nur, wenn wir in der jenseitigen Welt fest
verankert sind.

Die Festigkeit unserer Hoffnung beruht nicht auf unseren Geflihlen, Erfahrungen oder Gebeten, sondern
auf den VerheilBungen Gottes, die absolut gewiss verbiirgt sind.

Obwohl ich jetzt noch mit dem Leibe in der Welt bin, bin ich doch ,,in Christus®; und in Christus bereits im
Himmel.

Als Christ lebe ich in zwei Wirklichkeiten: Hier und dort. Und mein Anker (Christus) ist bereits dort. Weil ich
einen Anker dort am Ziel habe, habe ich hier einen starken Trost.

Sie reicht in Gottes Gegenwart hinein. 6,19.20 A

-, Welche [Hoffnung] wir als einen sicheren und festen Anker der Seele haben, der in das Innere, hinter
den Vorhang, hineingeht”, wo Jesus als Vorlaufer fiir uns hineinging.

Jetzt hangt ein Vorhang zwischen der sichtbaren und unsichtbaren Welt. Er, Jesus Christus ist jetzt in der
unsichtbaren Welt, hinter dem Vorhang. Er ist die Garantie dafir, dass auch wir eines Tages schadlos in der
Gegenwart des heiligen und groBen Gottes stehen werden.

Er ist unsere Hoffnung, unser sicherer und fester Anker unserer Seele.

Sie ruht in dem ,,Vorlaufer* Jesus: 6,20 A

Dass wir so eine gewisse und sichere Hoffnung haben, war die Absicht Jesu in seinem priesterlichen
Handeln. Er ging ,,als Vorlaufer fiir uns hinein*:
Der ,Vorlaufer” ist das Schifflein, das das grolRe Schiff in den Hafen lotst. Es nimmt den Anker des grol3en
Schiffes auf und bringt ihn — und damit das Schiff — in den Hafen.
So nahm unser Hohepriester Jesus Christus den Anker unserer Seele auf und brachte ihn —und damit uns —
in den Himmel. Jesus ist uns vorausgegangen, um uns dort den Eingang zu ermdglichen.
Er ging als Vorlaufer dorthin — mit der Absicht, dass ich nachkdame. Er zieht mich nach.

Seite 129 von 267



Der Herr sagte zu den Jingern, Joh 14,1-3: , Euer Herz werde nicht erschiittert. Vertraut auf Gott! Vertraut
auch auf mich! 2 Im Hause meines Vaters sind viele Wohnungen. Wenn es nicht [so wdire], hétte ich es euch
gesagt. Ich gehe, euch eine Stiitte zu bereiten. 3 Und wenn ich gegangen bin und euch eine Stiitte bereitet
habe, komme ich wieder; und ich werde euch zu mir nehmen, damit da, wo ich bin, auch ihr seid.”

Vgl. Joh 17,24.

»als Vorlaufer fiir uns“:

Das Kommen Christi damals nach Israel war nicht etwas, das er fir sich selbst tat. Er wurde der Vorlaufer —
nicht um seinetwillen, sondern fiir uns.

Unser Hohepriester ist unsere Hoffnung. (Vgl. 1Tim 1,1: ,,Christus, unsere Hoffnung”).

Erist der Anker ins Heiligtum, der uns in jene andere Welt hinein nachzieht.

Nb.: Der Begriff ,Vorlaufer” wird auch zur Bezeichnung von kleinen Truppenverbanden gebraucht, die dem
Heer als Spahtruppe vorausgehen.

Sie ist ewig, weil Christi Priestertum ewig ist. 6,20 E

-, WO fiir uns als Vorlaufer hineinging Jesus, nach der Ordnung Melchisedeks Hohepriester geworden in
Ewigkeit (wortl.: [bis] in den Aon)“.
Unsere Hoffnung ist gewiss, weil Jesus Christus in alle Ewigkeit unser priesterlicher Birge ist.

— Was ware mit unserer Hoffnung, wiirde unser Hohepriester Jesus sterben? Er wird nicht sterben!

Diese Tatsache ist gestlitzt durch das alttestamentliche Vorbild Melchisedeks, der Priester fir immer ist
(Vgl. Heb 7,1 A und 3 E). Melchisedek wurde ja im Voraus dem bereits ewigen Hohenpriester ahnlich
gemacht. (Vgl. Heb 7,3 E.)

Durch den ewigen Priesterkdnig Jesus sind auch wir Priesterkdnige in Ewigkeit (Off 5,10): ,,... und du
machtest uns zu Kénigen und Priestern fiir unseren Gott, und wir werden <als Kénige> herrschen” —in dem
neuen himmlischen ,Land”.

C. Fortsetzung: Jesus Christus ist Hohepriester nach einer hoheren Ordnung - Heb
7,1-28

1. Einleitendes - Heb 6,20

Das ,denn”in Heb 7,1 gehort klein geschrieben und ist Fortsetzung von Heb 6,20. Der V. 20 ist Briicke zu
Kapitel 7.

Ab Heb 2,17 ist von Christus als Hohepriester die Rede. Ab Heb 5,11 zog der Apostel es vor, den geistlichen
Zustand seiner Leser anzusprechen. Er hatte begonnen, den Lesern zu zeigen, was flir einen groBen
Hohenpriester sie haben. Er hatte noch viel mehr zu sagen gehabt, aber er musste den geistlichen Zustand
der Leser berlicksichtigen. Nachdem er sie wegen ihrer Tragheit im Horen und wegen der Gefahr des
Abfalls (Ruckfalls ins Judentum) gewarnt hat (K. 6), kann er nun zum Thema zuriickkehren.

In Heb 6,20 kommt er wieder zuriick zum melchisedekischen Priestertum Christi.

Bezeichnend ist, dass der Apostel dabei nicht nur die Aussagen der Heiligen Schrift benutzt, sondern auch
das Schweigen der Heiligen Schrift.

Der Apostel benutzt die alttestamentlichen heiligen Schriften, um zu beweisen, dass die Priesterschaft Jesu
Christi besser ist als diejenige Aarons. Er zeigt auf: Die Priesterschaft Jesu Christi ersetzt das levitische
Priestertum, das nicht in der Lage war, denjenigen, der sich Gott nahte, im Gewissen vollkommen zu
machen (im Gewissen ans Ziel zu bringen).

Seite 130 von 267



2. Melchisedek, nach welchem Christi Priesterordnung benannt ist, ist gro3er als Abraham
und Levi. - Heb 7,1-10

Die ersten 10 Verse in K. 7 handeln von der Person Melchisedek.
V. 1-3: Wer Melchisedek ist.
V. 4-10: Wie grol} Melchisedek ist

a. Wer Melchisedek ist - Heb 7,1-3

»---; denn dieser Melchisedek (K6nig von Salem, Priester Gottes, des Hochsten, der Abraham begegnete,
als dieser zuriickkehrte, nachdem er die Kdnige geschlagen hatte, und der ihn segnete, 2 dem Abraham
auch ein Zehntel von allem zuteilte, der, erstens, libersetzt, ‘Konig der Gerechtigkeit’ ist, dann aber auch
Konig von Salem, das heif3t, ‘Konig des Friedens’, 3 ohne Vater, ohne Mutter, ohne Geschlechtsregister,
nicht Anfang der Tage noch Ende des Lebens hat, aber dem Sohne Gottes dhnlich gemacht ist) bleibt
Priester fiirimmer.”

I: Der Hauptsatz Heb 7,1.3

Wie lautet der Kernsatz? —
.. dieser Melchisedek bleibt Priester fiir immer.“

Wie? Indem er einen Priester hat, der fir immer in seiner Ordnung dient: Jesus Christus.
Der Rest des Satzes (Heb 7,1-3 M) ist eine Einfligung.

ll: Die geschichtlichen Angaben Heb 7,1.2 A

A: Seine Amter: 7,1

. Kbnig von Salem
. Priester Gottes des Hochsten

B: Seine Begegnung mit Abraham 7, 1.2 A

»--. dieser Melchisedek (K6nig von Salem, Priester Gottes, des Hochsten, der Abraham begegnete, als
dieser zuriickkehrte, nachdem er die Konige geschlagen hatte, und der ihn segnete, 2 dem Abraham auch
ein Zehntel von allem zuteilte, ...“

Welche Rolle spielte Melchisedek im Leben Abrahams?

1: Was geschah?

Ein groBer Krieg (1Mo 14).

In 1Mo 14 liegt die Betonung in der ,,Habe”, dem Besitz (1Mo 14,11.16). Abraham war sehr reich. Er bekam
Probleme mit Lot und dessen Hirten. Der Grund war Reichtum.

Lot ist in einen grolRen Krieg (der vier Stadtkonige gegen die fiinf) verwickelt. Abraham jagt den Feinden auf
der HandelsstraRe bis Damaskus nach. In Damaskus holt Abraham die Feinde ein und schlagt sie mit nur
dreihundert Mannern. Gott hat ihm diesen Sieg geschenkt.

Abraham rettet Lot aus Liebe.

2: Wann geschah es?

Auf einem der H6hepunkte seines Lebens, zum Zeitpunkt hochster Ehre Abrahams im Lande.
Der Konig von Sodom zieht ihm entgegen, will ihn beschenken. Abraham nimmt von ihm nichts an: ,Nichts
flr mich.”

Seite 131 von 267



3: Was half Abraham in dieser Frage des Ausharrens?

Warum konnte er verzichten?

Gott handelte. Abraham war in einer Notsituation und bekam rechtzeitig Hilfe. (Vgl. Heb 4,16.) Gerade zur
rechten Zeit bereitete Gott ihn auf die Begegnung mit dem Konig von Sodom vor. Melchisedek kam
dazwischen und machte ihn aufmerksam auf den Gott, der Himmel und Erde besitzt (1Mo 14,19-24):

Er ,segnete ihn und sagte: ,Gesegnet sei Abram von Gott, dem Hochsten, der Himmel und Erde besitzt! 20
Und gepriesen sei Gott, der Hochste, der deine Bedréinger in deine Hand geliefert hat!”

Und er gab ihm den Zehnten von allem.

21 Und der Kénig von Sodom sagte zu Abram: ,Gib mir die Seelen, und die Habe nimm fiir dich.’

22 Abram sagte zu dem Kénig von Sodom: ,Ich hebe meine Hand auf zu Jahweh, zu Gott, dem Héchsten, der
Himmel und Erde besitzt: 23 Wenn vom Faden bis zum Schuhriemen, ja, wenn ich irgendetwas nehme von
dem, was dein ist...! Auf dass du nicht sagest: «<Ilch habe Abram reich gemacht. »» Nichts fiir mich!"*
Abraham war bereit, auf die heidnische Habe zu verzichten.

Und Gottes Wort erging an Abraham in einem Gesicht (1Mo 15,1): , Fiirchte dich nicht, Abram. Ich bin dir
[ein] Schild; dein Lohn. Sehr grof3!“

Abraham lernte, dass Gott selber sein Lohn ist — und alles, was Gott ihm gibt.

4: Inwiefern war das fiir die Hebraer wichtig?

Auch die Briefempfanger hatten um Christi willen ihre Habe aufgegeben (Heb 10,34) und standen vor der
Frage, ob sie so weitermachen sollten.

C: Sein Empfangen des Zehnten: 7,2 A

Abraham sagte ,Nein” zum Konig von Sodom und ,,Ja“ zum Konig von Salem. Indem er Melchisedek den
Zehnten gab, gab er Gott den Zehnten. Mit dem Geben des Zehnten driickte man aus: , Alles, was ich
erworben habe, gehort dir.” Abraham erkennt den rechtmaRigen Herrn und Besitzer an. Er gibt Gott, was
Gott gebuhrt. (Vgl. Rom 13,7; Mt 22,21.)

lll: Die Deutung Heb 7,2.3

e der, erstens, libersetzt, ‘Konig der Gerechtigkeit’ ist, dann aber auch Kénig von Salem, das heift,
‘Konig des Friedens’, 3 ohne Vater, ohne Mutter, ohne Geschlechtsregister, nicht Anfang der Tage noch
Ende des Lebens hat, aber dem Sohne Gottes dhnlich gemacht ist) bleibt Priester fiir immer.“

In welcher Hinsicht ist die biblische Schilderung liber Melchisedek wichtig?

A: Zuerst die Namen 7,2

1: Er ist Kénig der Gerechtigkeit

Melchisedek fiihrt inhaltsreiche Namen, die das Wesen des Messias ankilindigen.

Konig der Gerechtigkeit

Jes 32,1: ,Siehe, ein K6nig wird regieren in Gerechtigkeit. Und die Fiirsten, sie werden herrschen nach
Recht.”

Jer 23,5: ,Siehe, Tage kommen, [ist der] Ausspruch Jahwehs, da ich David einen gerechten Spross erwecken
werde. Und er wird als Kénig regieren und versténdig handeln und Recht und Gerechtigkeit iiben im Land.“
Ps 45,7.8:,,Dein Thron, Gott, besteht immer und ewiglich. Ein Zepter der Aufrichtigkeit ist das Zepter deines
Kénigreiches. 8 Du liebtest Gerechtigkeit und hasstest Gesetzwidrigkeit. Deswegen, Gott, salbte dein Gott
dich mit Ol des Frohlockens <im Vorzug» vor deinen Geféhrten.“Vgl. Heb 1,9.

Seite 132 von 267



2: Er ist Kénig des Friedens

Konig von Salem, 1Mo 14,18 (hebr. schalem vom schaloom, Friede, Wohlergehen). ,Salem“ ist ein alter
Name fir Jerusalem (Ps 76,3: ,Und in Salem ist sein Zelt und seine Wohnung in Zion.”), die Stadt des
Friedens. In diesem Sinne ist Melchisedek ,,Konig des Friedens”, ein Prototyp auf den ewigen Friedenskonig
Jesus.

Gerechtigkeit und Friede geh6ren zusammen.

Jes 32,17: ,und das Werk der Gerechtigkeit wird Friede sein und der Ertrag der Gerechtigkeit Ruhe und
Sicherheit in Ewigkeit.”

48,18: ,,0 dass du geachtet hdttest auf meine Gebote! Dann wdre dein Frieden gewesen wie ein Strom und
deine Gerechtigkeit wie Meereswogen,; ...

60,17: ,,Und ich werde den Frieden setzen zu deinen Aufsehern und die Gerechtigkeit zu deinen Végten.”
Rom 5,1: ,Sind wir also gerechtfertigt aus Glauben, so haben wir Frieden zu Gott hin durch unseren Herrn,
Jesus Christus”

Wir beachten die Reihenfolge: Zuerst Gerechtigkeit, dann Friede. Zuerst muss Gottes Gerechtigkeit
zufriedengestellt werden. Erst dann kann Friede herrschen, Friede zwischen Gott und Menschen und Friede
auf Erden unter den Menschen. Wenn der Mensch nicht Gottes Gerechtigkeit in Christus hat, kann er nicht
wirklichen Frieden Gottes haben.

Heb 12,11:,,... eine friedsame Frucht der Gerechtigkeit”

Jak 3,17.18: , Aber die Weisheit, die von oben ist, ist zuerst rein, dann friedlich, milde, nachgiebig, voll von
Barmherzigkeit und guten Friichten, unparteiisch und ungeheuchelt. Aber die Frucht der Gerechtigkeit wird
in Frieden gesdt denen, die Frieden schaffen.”

B: Die Deutung seiner Familie/Herkunft: 7,3

1: Er ist ,,ohne Anfang“

Melchisedek hat keine Ahnentafel, kein Geschlechtsregister; genauer: seine Ahnentafel wurde nicht
aufgeschrieben. Wir finden keine Angabe, wer sein Vater ist und wer die Mutter; und das, obwohl er
Priester war. Vom biblischen Bericht her kann Melchisedek nicht nachweisen, dass er priesterlichen
Geschlechts ist. Fir die Leser waren Ahnentafeln sehr wichtig besonders bei Priestern.

Vgl. Esr. 2,62: ,Diese suchten ihr Geschlechtsregisterverzeichnis, aber es wurde nicht gefunden; und sie
wurden von dem Priestertum als unrein ausgeschlossen.

Durch die Zerstorung Jerusalems und den réomisch-jlidischen Krieg gingen die
Geschlechtsregisterverzeichnisse verloren. Nur Jesus Christus kann heute, nach 70 n. Chr., als wahrer
Nachkomme Abrahams und als Nachkomme Davids nachgewiesen werden, denn nur von ihm existieren die
Geschlechtsregister (Mt 1 und Lk 3).

2: Er ist ,,ohne Ende*

Man liest im biblischen Bericht nichts von seiner Herkunft, aber auch nichts von seinem Tod. Er erscheint
unvermittelt auf der Bildflache. Und er verschwindet ebenso. Das ist ungewdhnlich, denn er scheint ein
sehr wichtiger Mann gewesen zu sein.

3: Und so ist er dem Sohne Gottes dhnlich gemacht
., Ohne Vater, ohne Mutter, ohne Geschlechtsregister, nicht Anfang der Tage noch Ende des Lebens
habend, aber dem Sohne Gottes dhnlich gemacht”

Der Ausdruck ,dem Sohn Gottes dhnlich gemacht” bedeutet nicht dasselbe wie: Er ist der Sohn Gottes.
. Als Kénig von Sodom ist er ein weltlicher Herrscher und damit der Prototyp auf Jesus Christus.

Seite 133 von 267



. Er war zugleich Konig und Priester. Das kam im AT sonst nicht vor und war unter dem Alten Bund nicht
moglich, weil die Konige aus dem Stamm Juda kamen, die Priester aber aus Levi. In dieser Hinsicht ist er ein
Prototyp auf den Sohn Gottes, den ewigen Priesterkonig.

Der Apostel sagt nicht, dass Melchisedek der Sohn Gottes ist. Gott ist in der Zeit des ersten Buches Mose
einige Male durch seinen Engel (Boten) erschienen (1Mo 12; 1Mo 18). Aber in 1Mo 14 lesen wir nicht, dass
Gott erschien.

Melchisedek hat keine Ahnentafel, obwohl er Priester war. So kam Melchisedek gleichsam aus dem Nichts
hervor, wie der Sohn Gottes, der von Gott selbst gezeugt wurde und daher keinen menschlichen Vater hat.
Der Apostel spricht des Ofteren in Bilderform. (Z. B. in Heb 10,22.23 ,,gewaschen am Leibe ...“) So muss
wohl auch der Ausdruck , ohne Vater, ohne Mutter, ohne Geschlechtsregister, nicht Anfang der Tage noch
Ende des Lebens habend” im Sinne von ,,gleichsam ohne Vater, ohne Mutter” und ,gleichsam ohne
Lebensanfang und -ende” zu verstehen sein.

C: Inwiefern hilft dies den Lesern?

Ebenso war es mit dem Herrn Jesus. Das will der Apostel den Hebrdern deutlich machen. Ihr beachtet ihn
nicht, weil er unsichtbar ist. Aber schaut: Bereits im Alten Testament gab es einen so GroRRen, der ohne
Ahnentafel war. Melchisedek wird kein Lebensende, keine Nachkommenschaft zugeschrieben. Niemand
I6st ihn ab. Ebenso ist es bei dem Herrn Jesus: Niemand I6st ihn ab. Er bleibt Priester. Melchisedek ist in
dieser Hinsicht ein Prototyp auf Jesus, den Gesalbten.

Wenn ihr bei dem unsichtbaren Hohenpriester bleibt und auf eure Habe verzichtet (Heb 10,34; 11,24-26),
bekommt ihr eine viel, viel grofRere Entlohnung. Und ihr gewinnt eure Seele!

Vgl. Heb 10,34-36.39:,,... den Raub eures Besitzes nahmt ihr mit Freude hin in Kenntnis dessen, dass ihr bei
euch selbst ein besseres Gut in den Himmeln hattet — und ein bleibendes. 35 Werft also eure Freimiitigkeit
nicht weg, welche eine grofse Belohnung hat, 36 denn ihr habt Ausdauer nétig, damit ihr, nachdem ihr den
Willen Gottes getan habt, die Verheifsung davontragt, ... 39 Aber wir sind nicht des Zuriickweichens zum
Verderben, sondern des Glaubens zum Gewinnen der Seele <als Besitz».“

b. Wie groB Melchisedek ist - Heb 7,4-10

»Schaut aber <und seht», wie grof} dieser ist, dem Abraham, der Stammuvater, ein Zehntel der Beute gab;
5 und die, die von den S6hnen Levis sind, die die Priesterschaft empfangen, haben das Gebot, nach dem
Gesetz, den Zehnten von den Leuten zu nehmen, das heif3t, von ihren Briidern, wiewohl sie aus den
Lenden Abrahams hervorgegangen sind, 6 aber er, dessen Geschlechtsregister nicht von ihnen abgeleitet
wird, hat von Abraham den Zehnten genommen. Und er hat den, der die VerheiBungen hatte, gesegnet.
7 Aber es ist ohne allen Widerspruch: Der Geringere wird vom Besseren gesegnet. 8 Und hier empfangen
Menschen, die hinsterben, den Zehnten; dort [empfangt ihn] aber einer, dem bezeugt wird, dass er lebt.
9 Und es wurde sozusagen iiber Abraham auch von Levi, der den Zehnten empfangt, der Zehnte
genommen, 10 denn er war noch in den Lenden des Vorvaters, als Melchisedek ihm begegnete.”

»Schaut hin, betrachtet ihn!“ Warum wird hierzu aufgefordert? Warum sollen die Hebraerchristen
Melchisedek betrachten? Weil er ein Prototyp auf Jesus Christus ist. Die Leser sollen nicht bei Melchisedek
stehen bleiben, sondern tber ihn zu Jesus kommen.

Ein Prototyp ist ein Vorab-Exemplar, nicht das Fertigexemplar. Es stellt in kleinerer oder unfertiger Form
das Grol3e und Fertige dar. Je grofSer der Prototyp, desto groRRer das Fertigexemplar. Wenn Melchisedek ein
Bild von Jesus, dem Gesalbten, ist und selber grol$ ist, wie grofs muss dann Jesus sein!

Was nun ist es, das Melchisedek so groR macht? Fiinf Uberlegungen (Heb 7,4-10):

Seite 134 von 267



I: Melchisedeks GroRe ist ersichtlich am Empfangen des Zehnten von einem groRen
Abraham. Heb 7,4.5

»Schaut aber <und seht», wie grof} dieser ist, dem Abraham, der Stammuvater, ein Zehntel der Beute gab;
5 und die, die von den S6hnen Levis sind, die die Priesterschaft empfangen, haben das Gebot, nach dem
Gesetz, den Zehnten von den Leuten zu nehmen, das hei3t, von ihren Briidern, wiewohl sie aus den
Lenden Abrahams hervorgegangen sind, ...“

Was macht Abraham hier groR?

. Er ist Erzvater Israels, des Volkes Gottes.

. Er ist damit auch Vater der bevorzugten S6hne Levis.

Worin sind die S6hne Levis bevorzugt?

. Sie empfingen von Gott das Priestertum.

. Sie hatten das Gebot, von Mitisraeliten den Zehnten zu nehmen.

GroRer als Abraham, der Vater Israels, ist Melchisedek, denn tber ihn wird berichtet, dass er von Abraham
den Zehnten nahm. Melchisedek nimmt den Zehnten ohne ein diesbezligliches Gesetz. Und Abraham, der
Erzvater der levitischen Priester, gibt ihm den Zehnten vom Besten.

Was bedeutet die Abgabe des Zehnten?

. Der Zehnte ist eine Gabe an Gott. Der Empfanger vertritt Gott. Hier empfangt Melchisedek den Zehnten
im Auftrag Gottes.

. Das Geben des Zehnten war ein Zeichen, eine symbolische Handlung. Man driickte damit aus, dass dem
Empfanger alles gehort. Die Israeliten sind Gottes Erldste, Erkaufte; sie gehdren nicht mehr sich selbst. Sie
selbst und alles, was sie besitzen, gehort Gott. Als Zeichen dafiir geben sie den Zehnten.

. Er steht (iber der erhabenen Figur des Abraham, Gber dem VerheiRungsempfanger. Er segnet den
Gesegneten.

. Und Melchisedek steht (iber dem levitischen Gesetz, das damals noch gar nicht existierte. (Siehe nachste
Punkte.)

Il: Melchisedeks GroRe wird nicht abgeleitet von der levitischen Linie. Heb 7,6 A

-, aber er, dessen Geschlechtsregister nicht von ihnen abgeleitet wird, hat von Abraham den Zehnten
genommen.”

Er ist ein grolRer Priester, ohne von Levi abzustammen. Er war sogar schon lange Zeit vor Levi Priester. Das
zeigt, dass er ein Besonderer ist, ein Grol3er.

Der Apostel hatte bereits (aus Ps 110) angedeutet, dass Jesu Hohepriesterschaft eine nach der Ordnung des
Priesterkonigs Melchisedek ist. Von den zwei groRen Hohenpriestern im AT (Aaron und Melchisedek) war
Melchisedek der friihere und groRere.

lll: Melchisedeks GroRe ist ersichtlich am Segnen Abrahams. Heb 7,6 E.7

,und er hat den, der die VerheiBungen hatte, gesegnet. 7 Aber es ist ohne allen Widerspruch: Der
Geringere wird vom Besseren gesegnet.”

Abraham hatte die VerheiBungen des Lebens. Dennoch stand Melchisedek tiber ihn, denn der Segnende ist
grofler als der Gesegnete.

IV: Melchisedeks GroRe ist darin ersichtlich, dass von ihm bezeugt wird, dass er lebt. Heb
7,8

Seite 135 von 267



,uUnd hier empfangen Menschen, die hinsterben, den Zehnten; dort [empfingt ihn] aber einer, dem
bezeugt wird, dass er lebt.”

Die levitischen Priester sterben. Er lebt — im Bilde. Da die israelitischen Priester sterben, sind sie als
Individuen nicht das Wichtige. Sondern das Wichtige ist die Priesterordnung, die sie innehaben.
Melchisedek hingegen lebt als Einzelperson. Er ist wichtig als Person! Melchisedek grofRer als die levitischen
Priester und als die gesamte levitische Priesterordnung.

V: Melchisedeks GroRe ist darin ersichtlich, dass er tiber Abraham von Levi den Zehnten
empfangt. Heb 7,9.10

,»Und es wurde sozusagen iliber Abraham auch von Levi, der den Zehnten empfingt, der Zehnte
genommen, 10 denn er war noch in den Lenden des Vorvaters, als Melchisedek ihm begegnete.

[Nb: Eine Lehre in Bezug auf den Siindenfall: Wenn Levi, ein Urenkel Abrahams, hier beschrieben wird als in
Abraham seiend, dann ist es auch legitim zu sagen, dass wir alle in Adam waren, als er siindigte.]

V.10 E: ... als Melchisedek ihm begegnete”

Hier haben wir eine Wiederholung von V. 1 (,,..., der Abraham begegnete”). Warum wird das wiederholt?
Es soll fur die Leser betont werden: So, wie Gott dem Erzvater Abraham in Melchisedek entgegenkam, so
kam Gott in Jesus Christus neu seinem Volk entgegen. Wie Melchisedek der Priesterkénig Abrahams war,
der Gott vertrat, so ist Jesus Christus der Priesterkdnig des Gottesvolkes Israel.

3. Christi melchisedekische Priesterordnung ist hher und wirksamer als die
aaronitische/levitische Priesterordnung - Heb 7,11-28

a. Priestertum und Gesetz Moses wurden gedndert. Heb 7,11-19
I: Die Anderung ist von der Schrift her nétig. Heb 7,11-14

»Wenn also tatsachlich die Vollkommenheit durch das levitische Priestertum kame (denn das Volk war
auf es hin mit dem Gesetz versehen worden), welcher Bedarf [hdtte dann] noch [bestanden], einen
anderen als Priester auftreten zu lassen nach der Ordnung Melchisedeks, anstatt [einen] nach der
Ordnung Aarons zu ernennen? 12 — denn mit der Veranderung des Priestertums geschieht
notwendigerweise auch eine Veranderung des Gesetzes, 13 denn der, auf den hin dieses gesagt wird, hat
an einem anderen Stamme teil, von dem keiner den Altar bedient hat, 14 denn es ist offensichtlich, dass
unser Herr aus Juda entsprossen ist, in Bezug auf welchen Stamm Mose nichts (iber ein Priestertum
sagte.”

Warum war es notwendig, dass das levitische Priestertum und das Gesetz Moses gedndert wurden? Wie
flhrt der Apostel dieses aus?

Er stellt zwei Schriftteile nebeneinander:

Das Gesetz Moses und Ps 110,4. Er zeigt auf: Die neue melchisedekische Priesterordnung (nach Ps 110)
ware nicht notig gewesen, wenn die Vollendung durch das levitische Priestertum kdame. Schlussfolgerung:
Die Vollendung kommt nicht durch das levitische Priestertum. Die alttestamentlichen Schriften bestatigen
also, was Jesus und die Apostel lehrten.

Erster Schritt

. Er geht aus von der Versuchung seiner Leser, zu viel vom Gesetz zu halten: V. 11 A
. Er macht auf die Verknlpfung von Gesetz und Priestertum aufmerksam: V. 11

Seite 136 von 267



. Er zieht eine erste Schlussfolgerung fir die Leser.

Zweiter Schritt

. Das wiirde aber die Notwendigkeit des levitischen Priestertums in Konflikt bringen mit Ps 110: V. 11 E
(,,Ordnung” Melchisedeks)

. Das Priestertum wurde also verandert. (V. 11: Die Verheiung von Ps. 110 zeigt die Ablésung des
levitischen Priestertums an. Also war das levitische Priestertum nicht gut genug.)

. Somit wurde aber die ganze Gesellschaftsordnung, das Gesetz, verandert: V. 12

. Zu groRes Vertrauen in das Gesetz Mose als etwas ewig Unveranderliches ist also nicht angebracht.

Dritter Schritt

. Nachtraglicher Hinweis: Die Stamme des Priestertums im Gesetz Mose (Levi) und in Ps 110 (Juda) sind
verschieden.
. Beachten wir hierbei Folgendes:
- Jesus erfillt Ps 110,4.
- Christus ist der Herr von Ps 110,1 und unser Herr.
- Auch das Schweigen der Heiligen Schrift hat Bedeutung.

Il: Die Anderung von Priestertum und Gesetz ist vom Wesen her verstindlich. Heb 7,15-19

,und es ist noch umso reichlicher deutlich, wenn nach der Ahnlichkeit Melchisedeks ein anderer Priester
aufsteht, 16 der es nicht nach einem Gesetz eines fleischlichen Gebotes geworden ist, sondern nach der
Kraft eines unaufloslichen Lebens, 17 denn er bezeugt: ,Du bist Priester in Ewigkeit (wortl.: [bis] in den
Aon) nach der Ordnung Melchisedeks‘; 18 denn es geschieht einerseits ein Aufheben des
vorausgehenden Gebotes, wegen seiner Schwachheit und Unniitzlichkeit 19 (denn das Gesetz brachte
nichts zur Vollendung), andererseits eine Einfiihrung einer besseren Hoffnung, durch die wir zu Gott
nahen.”

Wie fuhrt er diesen Gedanken aus?

Eine Gegeniiberstellung 7,15-17

Das Wesen beider Ordnungen wird gegeniibergestelit.

. »-. Nicht nach dem Gesetz eines fleischlichen Gebotes, ...

Warum spricht der Apostel von einem Gesetz ,fleischlichen Gebotes”, wenn Paulus in Rém 7,12.14 sowohl
Gesetz als auch Gebot ,geistlich” und ,heilig und gerecht und gut”“ nennt?

Geistlich ist das Gesetz nach Ursprung und Ziel. (Das Gesetz an sich als Gottes Wort ist geistlich.) Fleischlich
ist es, weil es im Raum des Fleisches —im Raum der Diesseitigkeit — seine Tatigkeit ausiibt. (Die Welt, der
Bereich seines Gebotes, ist diesseitig und endlich.)

. Zum einen waren es Manner, die nach dem Fleisch vom Stamme Levi waren, die als Priester dienten, und
das so lange als sie im Fleisch lebten.

. Sodann war ihr Dienst von Dingen gekennzeichnet, mit denen Menschen im Fleisch umgehen: Tieropfer,
Speisen, Getranke, Waschungen, Kleider, Stadte, Zelt, Tempel, Jerusalem, Berg Zion.

Weil es ein Dienst des Fleisches war, war er auch verganglich und ohnmachtig, das Eigentliche zu bewirken.
Vgl. Heb 9,9.10, sowie Heb 9,13.14.

Seite 137 von 267



Die Hauptgedanken werden angegeben.

»-. sondern nach der Kraft eines unaufléslichen Lebens*

. Unser ewiger Hohepriester hat Kraft zum Leben (V. 15.16). Das heift, das Leben unseres erhdhten Herrn
ist unauflosbar.

. Dieses ist seiner innewohnenden Kraft zuzuschreiben.

. Unser Leben wird aus Quellen auRRerhalb von uns gespeist.

. Jesus Christus, unser Hohepriester, teilt seine Lebenskraft mit uns. (Vgl. ,Gnade” 4,16.)

Eine zweifache Begriindung 7,18.19

-, denn es geschieht einerseits ein Aufheben des vorausgehenden Gebotes, wegen seiner Schwachheit
und Unniitzlichkeit 19 (denn das Gesetz brachte nichts zur Vollendung), andererseits eine Einfiihrung
einer besseren Hoffnung, durch die wir zu Gott nahen.”

. Das levitische Gesetz wird abgetan, denn das Gesetz — weil schwach und unniitz — vollendete nichts (V.
18.19 A)

. Eine bessere Hoffnung, durch die wir zu Gott nahen kdénnen, wird eingefiihrt.

b. Bei der melchisedekischen Ordnung handelt es sich um einen besseren Bund. Heb 7,20-
22

,»uUnd insofern es nicht ohne Eidschwur [geschah] (denn die sind ohne Eidschwur Priester geworden, 21
aber er mit einem Eidschwur durch den, der zu ihm spricht: ,Der Herr schwor, und es wird ihn nicht
gereuen: Du bist Priester in Ewigkeit (wortl.: [bis] in den Aon) nach der Ordnung Melchisedeks), 22
insofern ist Jesus Biirge eines besseren Bundes geworden.”

Das kann man schon an der Einsetzung ins Amt erkennen: Er wurde mit einem Eidschwur Priester, jene
nicht.

Als Mittler verblirgt er einen Bund. Garant. Er garantiert eine bessere Bundesbeziehung.

c. Der melchisedekische Priester ist nicht dem Tode verhaftet und daher das Priestertum
ewig und uniibertragbar. Heb 7,23.24

,Und sie sind viele, die Priester geworden sind, - wegen des Todes, der sie am Bleiben hindert, 24 aber er
hat, wegen seines Bleibens in Ewigkeit (wortl.: [bis] in den Aon), das Priestertum als ein
unverdnderliches.”

d. Schlussfolgerung: Unser ewiger Hohepriester hat Kraft zu retten. Heb 7,25

,Deshalb vermag er auch bis aufs ganz Vollkommene zu retten die, die durch ihn zu Gott hinzutreten: Er
lebt die ganze Zeit, um sich fiir sie zu verwenden; ...

. Wie rettet Jesus Christus?

- bis aufs ganz Vollkommene*

d. h., er vermag uns zu bewahren in jeder Hinsicht, damit wir rein und heilig bleiben.
Er vermag uns ans Ziel zu bringen,
nicht durch die aaronitische Linie, sondern durch Jesus.
- Rettung (und Bewahrung) von der Strafe der Siinde.
- Rettung (und Bewahrung) von der Macht der Siinde. Als Gerettete brauchen wir jetzt einen
Hohenpriester, der uns durch die Gefahren hindurch ans Ziel bringt.

Seite 138 von 267



- Rettung in Zukunft: von der Gegenwart der Siinde.

. Wen rettet Jesus Christus? Heb 7,25

e die durch ihn zu Gott hinzutreten:
Jeder, der zu Gott kommen will, muss durch Jesus kommen. Wenn wir diesen Weg nicht gehen: es gibt kein
anderes Opfer. K. 10.

,Alle Wege fiihren nach Rom*, heilt es in der Okumene; ja, nach Rom, nicht aber zu Gott. Zu Gott fiihrt nur
einer: Joh 14,6.

. Warum kann Jesus Christus retten? Heb 7,25

-, Weil er die ganze Zeit lebt, um sich fiir sie zu verwenden.

Jesus steht gerade fir uns.

Vgl. Rom 8,26.33.34: ,, Aber ebenso auch nimmt sich der Geist <an unserer Statt> unserer Schwachheiten
mit an, ... Der Geist selbst ... verwendet sich fiir uns ... 33 Wer wird Anklage erheben gegen Erwahlte
Gottes? Gott [ist der], der rechtfertigt! 34 Wer verurteilt? Christus [ist es], der starb; mehr, der auch
erweckt wurde, der auch zur Rechten Gottes ist, der sich auch fiir uns verwendet.”

,sich fur sie zu verwenden“:

Damit ist nicht in erster Linie ,Flrbitte tun; beten” gemeint. Das Wort bedeutet eigtl. ,,sich mit jemandem
(zu einem Gesprach) treffen”, ,,dazwischentreten”; ,als Vermittler eintreten”; ,flir jem. einstehen”; ,sich
fir jem. verwenden”; ,gegen jem. auftreten”.

., Weil er die ganze Zeit lebt, ...

Was war das groRRe Problem mit dem alttestamentlichen Priestertum?

Der haufige Wechsel der Priester. Sie starben alle weg. ,Es konnte kein andauerndes Vertrauensverhaltnis
aufgebaut werden. Sobald ein Priester gestorben war, blieb die Unsicherheit, wie gut der nachste seinen
Dienst verrichten wiirde.

In Israel gab es eine Reihe von Zufluchtsstadten. Dorthin konnte z. B. ein Totschlager fliehen und sich vor
der Rache der Blutsverwandten des Erschlagenen schiitzen. Eine Zufluchtsstadt war fiir den, der in
Todesgefahr war, ein Ort der Sicherheit, solange der Hohepriester lebte (4Mo 35,25.28). Auch wir, die wir
dem sicheren Todesurteil entgegen gingen, fanden Zuflucht vor dem ewigen Verderben, und zwar fir so
lange, solange unser Hohepriester lebt —d. h., flirimmer.

e: Jesus Christus erfiillt alle Voraussetzungen, um ans Ziel zu bringen. Heb 7,26-28

e, denn ein solcher Hohepriester ziemte uns: ...

Ein solcher passt zu uns. Er ist gerade der Helfer, den wir brauchen, weil er der geeignete Priester ist.
Inwiefern?
Aus fanf Griinden:

. Er war rein von Siinde. Heb 7,26 A

et <rein und> heilig, frei vom Bosen, unbefleckt, von den Siindern geschieden”

. Er ist groBer als unsere Welt. Heb 7,26 E

»--. und hoher geworden als die Himmel, ...“

. Sein Opfer gilt ein fiir alle Mal. Heb 7,27

Seite 139 von 267



e, der es nicht téglich notig hat, wie die Hohenpriester, zuerst fiir die eigenen Siinden Opfer
darzubringen, sodann fiir die des Volkes, denn dieses tat er ein «fiir alle» Mal: Er brachte sich ja selbst dar
[als Opfer];“

. Erist ,,Sohn*“. Heb 7,28

-, denn das Gesetz bestellt Menschen zu Hohenpriestern, die Schwachheit haben, aber das Wort der
Eidesleistung, das [erst] nach dem Gesetz [kommt], einen Sohn.”

Jesus Christus ist Gottes Sohn. Es gibt nur einen von jener Kategorie. Jesus Christus ist der lebendige und
ewige Jahweh-Gott.

. Er ist auf ewig vollendet. Heb 7,28

-, der auf ewig vollendet ist.”

Vgl. Heb 5,9.

Unser himmlischer Vertreter kann uns daher in seine Ruhe bringen. (Vgl. Ps 23,2.6: ,,Auf Auen von zartem
Gras lasst er mich lagern. Er fihrt mich zu Wassern der Ruhe. ... 6M ... Und ich kehre wieder <und werde
wohneny im Hause des HERRN fiir lange, lange Zeit.”)

Frage:
Ist es laut diesem Kapitel mdglich, einen himmlischen Hohenpriester nach der Ordnung Melchisedeks
droben zu haben und gleichzeitig eine Priesterklasse nach einer anderen Ordnung hier auf Erden?

[Ein Bruder in Christus stellte an den rémisch-katholischen Priester die Frage: ,,Nach welcher Ordnung sind

Sie Priester? Nach der Ordnung Aarons oder nach der Ordnung Melchisedeks?”“, worauf der Priester nichts
Besseres zu antworten wusste als ,nach der Ordnung Roms“.]

Seite 140 von 267



D. Hauptgedanke: Wir haben einen Hohenpriester, der sich setzte zur Rechten des

Thrones - Heb 8,1-5

Die Abhandlung des Apostels erreicht ihren Hohepunkt. Der Hauptgedanke des Briefes wird hier kurz
zusammengefasst. V. 1 blickt zuriick auf das bisher Gesagte, V. 2 voraus auf den Dienst des Hohenpriesters,
der in Heb 8,1 -9,14 uns geschildert wird, und auf das Opfer das der Hohepriester darbringt, wovon in Heb
9,15- 10,18 die Rede sein wird.

1. Der Hauptsatz - Heb 8,1 A

Des Satz:
»Wir haben einen solchen Hohenpriester”

wird wortlich ein ,,Haupt” genannt, was wohl so viel heilt, wie ,,Hauptgedanke”. Dieser Satz ist im
Allgemeinen die Zusammenfassung von dem, was der Apostel in den bisherigen Kapiteln geschrieben hat.
Er ist die Zusammenfassung der Lehrabschnitte der K. 1-10. Er ist im Besonderen die Zusammenfassung des
vorliegenden Abschnittes 8,1- 9,14. Damit wird die Wichtigkeit dieses letzten Lehrabschnittes
herausgestellt.

2. Der volle Satz - Heb 8,1-5

,Haupt[gedanke] liber dem, das [hier] gesagt wird, [ist]: Wir haben einen solchen Hohenpriester, der sich
setzte zur Rechten des Thrones der Majestat in den Himmeln, 2 einen Dienstleistenden des Heiligsten
und des wahren Zeltes, das der Herr aufstellte und nicht ein Mensch; 3 denn jeder Hohepriester wird
bestellt, um Gaben und Opfer darzubringen, weshalb es notwendig war, dass auch dieser etwas
darzubringen habe; 4 denn wenn er in der Tat auf der Erde ware, ware er kein Priester, da es die Priester
gibt, die nach dem Gesetz die Gaben darbringen, 5 welche <in der bildhaften> Darstellung und <in dem»
Schatten der himmlischen Dinge den [ihnen] aufgetragenen Dienst tun entsprechend der Weisung, die
Mose erhielt, als er daran ging, das Zelt zu erstellen, denn: ,,Siehe zu, ...“ sagt er, ,,dass du alles machst
nach dem Bilde, das dir auf dem Berge gezeigt wurde.”

,»Wir haben einen solchen Hohenpriester” heilt, dass er ein besonderer ist. Der Apostel nennt zwei
Hinweise auf die Besonderheit unseres Hohenpriesters:

a. Er setzte sich zur Rechten Gottes. Heb 8,1

»--- €inen solchen Hohenpriester, der sich setzte zur Rechten des Thrones der Majestét in den Himmeln,

"
.

,setzte’:

Hiermit wird eine entscheidende Wende zum Ausdruck gebracht.

Die Kdperhaltung eines dienenden Priesters ist im AT eine andere. Er steht (Heb 10,11 A). Dieser sitzt.
Durch das Sitzen wird ausgedriickt, dass etwas zu Ende gebracht worden ist. Die Verséhnungsaufgabe ist
erflllt, und die Begegnung mit Gott ist eine andere geworden. Vgl. Heb 1,3.

b. Er ist Dienstleistender des wahren Zeltes. Heb 8,2-5

-, €inen Dienstleistenden des Heiligsten ...“

. Der Begriff ,,Dienstleistender

Seite 141 von 267



Ein ,Dienstleistender” (griech.: leitourgos) war jemand, der bereit war, einen 6ffentlichen Dienst zu
iibernehmen. Er tat es aus freien Stlicken, er hatte ihn nicht Glbernehmen missen.

. Die Zeitform

,einen Dienstleistenden:

Das Partizip steht in der Gegenwartsform. Er diente und setzte sich und dient weiter. Er ist immer noch ein
Dienender.

. Der Ort seines gegenwartigen Dienstes

Bezeichnend ist der Ort, wo er sich setzte:
»Zur Rechten Gottes“:

Eine konigliche Stellung! Er ist Priester und Konig zugleich, wie Melchisedek. Vgl. Sach 6,13: ,Ja, er wird den
Tempel Jahwehs bauen; und er wird Hoheit tragen; und er wird auf seinem Thron sitzen und herrschen,
und er wird Priester sein auf seinem Thron; und der Rat des Friedens wird zwischen ihnen beiden sein.”
Vgl. Ps 110.

Er ist Kbnig, und als Konig dient er. Er ist ein Herr und Helfer. Das macht sein Kénigtum so wohltuend

(und darum zu einer Gabe. Wie er das Konigtum als Gabe empfangen hat, so wird er auch den Seinen eines
Tages das Konigreich als Gabe verleihen. Vgl. Lk 12,32: ,,... euch das Kénigtum zu geben”.)

. Sein Dienstbereich zweifacher: Heb 8,2-5

»-, €inen Dienstleistenden des Heiligtums/der heiligen Dinge ...

Dienstleistender der heiligen Dinge: 8,2.

Der Begriff ,,das Heiligste” (wortl.: die Heiligen; die heiligen [Dinge]; die heiligen [Bereiche]) ist etwas
unklar.

Spater wird er fiir das Allerheiligste verwendet. An dieser Stelle scheint es das Beste zu sein, ihn als den
umfassenden Begriff zu nehmen — Raum, Inhalt und Tatigkeit.

Dienstleistender des wahren Zeltes: 8,2

-, €inen Dienstleistenden ... des wahren Zeltes, ...“

Den zweiten Begriff ,,Zelt” haben wir speziell als den Raum zu nehmen. Von diesem Zelt heil3t es, es ist das
,wahre”, und es ist eines,
,das der Herr aufstellte (aufrichtete) und nicht ein Mensch”.

»Wahr“ heil3t, es ist das letztliche, wirkliche, wahrhaftige, das, wovon das erste ein Schattenbild war.

»--. das der Herr aufstellte (aufrichtete)“:
Das spricht von Dauerhaftigkeit: Kein anderes wird mehr nétig sein. Dieses genligt.

,der Herr“:

Vom atl. Zusammenhang her ist Jahweh gemeint. Im AT ist oft davon die Rede, dass Jahweh es ist, der das
Zelt bzw. den Tempel errichtet. Gerade der Gott des Alten Testaments ist es, der das neue Heiligtum
aufgerichtet und eingerichtet hat.

Seite 142 von 267



Erklarende Erganzungen zum zweifachen Dienstbereich: 8,3-5

V. 3:,,..., denn jeder Hohepriester wird bestellt, um Gaben und Opfer darzubringen, weshalb es
notwendig war, dass auch dieser etwas darzubringen habe; ...“

Und da er in der Tat etwas darzubringen hat, ist er wirklich ein Hohepriester ,,der heiligen Dinge“.
Was das ist, das er darbrachte, davon wird im nachsten Kapitel die Rede sein: sein eigenes Blut: Heb
9,11.12; vgl. 2Kor 5,19; Apg 20,28.

V. 4:,,..denn wenn er in der Tat auf der Erde ware, ware er kein Priester, da es die Priester gibt, die nach
dem Gesetz die Gaben darbringen”

Hatte Jesus Christus auf Erden Hohepriester sein kénnen? Nein. — Warum nicht? Weil auf Erden schon
Priester waren: die aaronitischen. Die Priester auf Erden mussten von Aaron abstammen.

V. 5:,,... welche <in der bildhaften> Darstellung und <in dem» Schatten der himmlischen Dinge den [ihnen]
aufgetragenen Dienst tun“

Christus dient nicht wie die irdischen Hohepriester:

. Die irdischen Hohenpriester dienten nach dem Gesetz im aaronitischen Priestertum (V. 4).

. Die irdischen Hohenpriester dienten ,,<in der bildhaften» Darstellung und <in dem> Schatten der
himmlischen Dinge“ (V. 5).

»-- entsprechend der Weisung, die Mose erhielt, als er daranging, das Zelt zu erstellen, denn: ,,Siehe zu,
.. sagt er, ,dass du alles machst nach dem Bilde, das dir auf dem Berge gezeigt wurde.”

Hier ist die Erganzung zu dem Aspekt in Heb 8,2.

Hier ist das Vorwort zu Heb 9.

Hier ist der Beweis, dass das erste Heiligtum nur ein Schatten war, nicht das Eigentliche.

Hier ist eine biblische Begriindung dafiir, dass wir Gber die Stiftshiitte im Lichte des Evangeliums studieren
sollen.

c. Schlussgedanken zu Heb 8,1-5

Somit haben wir hier in kurzen Ziigen eine Zusammenfassung des Abschnitts 9,1-14 und 9,15- 10,18.
8,6-10,18: Der bessere Dienst des neuen Hohenpriesters
Im achten Kapitel geht es um den besseren Bund, im neunten um das bessere Heiligtum.

E. Christus ist als Hohepriester Mittler eines besseren Bundes. - Heb 8,6-13

Bevor der Apostel diesen priesterlichen Dienst Jesu Christi ausfiihrlich bespricht, findet der Apostel es fir
notig, die Grundlage des Ganzen anzusprechen: den Bund, denn Christus ist ein neuer Priester mit neuem
Opfer, einem neuen Heiligtum und mit einem neuen Bund.

,»Nun hat er aber einen umso vorziiglicheren Dienst erlangt, ...“

In welchem Malf3e ist der Dienst Jesu vorziglicher? Weil er Mittler eines besseren Bundes ist.
Nun wird von ,Bund” gesprochen. Was ist ein Bund, und um welchen geht es?

Vorbemerkung: Was ist ein Bund?

Ein Bund ist eine Treueerklarung mit Verpflichtungen.

Im AT: Gott verpflichtet sich, etwas zu tun (Heb 8,10-12).
. Wenn Gott einen Bund mit den Menschen macht, ist die Verpflichtung einseitig, Gott ergreift die
Initiative. (Vgl. 1Mo 15.) Gott verpflichtet auch den anderen. Aber Gott ist es, der sich zuerst verpflichtet.

Seite 143 von 267



Gott sagt gleichsam zum Menschen: ,,Schau, ich tue dir etwas Gutes — aus Liebe. Und nun erwarte ich von
dir Liebe.” — So war es bei Abraham (1Mo 18,18.19), und so war es auch am Sinai (2Mo 20,1; 19,4-6).

. Wenn Gott einen Bund mit den Menschen macht, ist es ein Liebesbund. (Die Gite und Treue Gottes [heb.
chdsdd] ist die Grundlage, vgl. Ps 89.) Der alte Bund wird mit einem Ehebund verglichen. Gott liebt Er
ergreift die Initiative (Hos 1; Mal 2; Jer 2 und 3), und er erwartet Gegenliebe.

. Mit dem ,,alten Bund” ist der Bund vom Sinai gemeint, der Gesetzesbund.

1. Inwiefern ist der neue Bund besser als der alte? - Heb 8,6-12

V. 6:,,Nun hat er aber einen um so viel vorziiglicheren Dienst erlangt, als er auch Mittler eines besseren
Bundes ist, welcher [Bund] auf bessere VerheiBungen hin eingesetzt worden ist; ...”

In Heb 8,6-13 werden der alte und der neue Bund einander gegenibergestellt. Was ist am neuen Bund
anders als am alten?

Er ist besser (hieri. S. v. ,,nobler, ehrwiirdiger, vorziglicher).

Inwiefern ist er besser? Was ist besser? Warum genligte der erste nicht? Warum war ein neuer notig?

a. Der neue Bund hat bessere Verheilungen. Heb 8,6

Der Bund, dessen Mittler Jesus ist, ist (V. 6 E)
,aufgrund von besseren VerheiBungen eingefiihrt worden”.

In welchem Sinne sind die VerheiBungen des neuen Bundes besser?

Bei dem ersten Bund (auf dem Berge Sinai, der mit dem Gesetz verbunden war) ging es um Segen und
Fluch in einem irdischen Land.

5Mo 28,1-3: Und es wird geschehen, wenn du der Stimme Jahwehs, deines Gottes, fleifSig gehorchst, dass
du darauf achtest, alle seine Gebote zu tun, die ich dir heute gebiete, so wird Jahweh, dein Gott, dich zur
hdéchsten lber alle Vélker der Erde machen; 2 und alle diese Segnungen werden (iber dich kommen und
werden dich erreichen, wenn du der Stimme Jahwehs, deines Gottes, gehorchst. 3 Gesegnet wirst du sein in
der Stadt, und gesegnet wirst du sein auf dem Feld.

Beim zweiten Bund wird klar, dass es um mehr geht. Es ist derselbe wie der VerheiRungsbund mit
Abraham. Aber es geht dabei um héhere Segnungen, wie Heb 11 zeigt: ein himmlisches Vaterland, eine
ewige Stadt, Vgl. auch Heb 4: Eine ewige Ruhe. Ewige Segnungen.

Jer 30,18-24: So sagt Jahweh: Siehe, ich will die Gefangenschaft der Zelte Jakobs wenden und mich (iber
seine Wohnungen erbarmen. Und die Stadt wird auf ihrem Hiigel wieder erbaut und der Palast nach seiner
Weise bewohnt werden; 19 und Lobgesang und die Stimme der Spielenden wird von ihnen ausgehen. Und
ich will sie vermehren, und sie werden sich nicht vermindern. Und ich will sie herrlich machen, und sie
werden nicht gering werden. 20 Und seine S6hne werden sein wie friiher, und seine Gemeinde wird vor mir
feststehen. Und alle seine Bedriicker werde ich heimsuchen. 21 Und sein Machthaber wird aus ihm sein und
sein Herrscher aus seiner Mitte hervorgehen. Und ich will ihn herzutreten lassen, dass er mir nahe; denn wer
ist es wohl, der sein Herz verpfiindete, um mir zu nahen?, [ist der] Ausspruch Jahwehs. 22 Und ihr werdet
mein Volk, und ich werde euer Gott sein. 23 Siehe, ein Sturmwind Jahwehs, Grimmglut ist ausgegangen, ein
wirbelnder Sturmwind; er wird sich herabwdlzen auf den Kopf der Ehrfurchtslosen. 24 Nicht wenden wird
sich die Glut des Zornes Jahwehs, bis er getan und bis er ausgefiihrt hat die Gedanken seines Herzens. Im
letzten Zeitabschnitt der Tage werdet ihr es verstehen <und dessen innewerden>.

Jer 31,1-2: In jener Zeit, [ist der] Ausspruch Jahwehs, werde ich der Gott aller Geschlechter Israels sein, und
sie werden mein Volk sein. 2 So sagt Jahweh: Das Volk der dem Schwert Entronnenen hat Gnade/Gunst
gefunden in der Wiiste. Ich will gehen, um Israel zur Ruhe zu bringen.

Jer 31,8-13: Siehe, ich bringe sie aus dem Lande des Nordens und sammle sie vom dufSersten Ende der Erde,
unter ihnen Blinde und Lahme, Schwangere und Gebdrende miteinander; in grofSer Versammlung kehren sie

Seite 144 von 267



hierher zuriick. 9 Mit Weinen kommen sie, und unter Flehen leite ich sie; ich fiihre sie zu Wasserbdchen auf
einem ebenen Weg, auf dem sie nicht straucheln werden; denn ich bin Israel zum Vater geworden, und
Ephraim ist mein Erstgeborener. 10 Hort das Wort Jahwehs, ihr Vélker, und meldet es auf den fernen Inseln
cund Kiistenléndern> und sprecht: Der Israel zerstreut hat, wird es [wieder] sammeln und es hiiten wie ein
Hirte seine Herde. 11 denn Jahweh hat Jakob losgekauft und hat ihn erlést aus der Hand dessen, der stéirker
war als er. 12 Und sie werden kommen und jubeln auf der Héhe Zions und herbeistrémen zu den guten
«Dingen» Jahwehs: zum Korn und zum Most und zum Ol und zu den jungen Schafen und Rindern. Und ihre
Seele wird sein wie ein bewdsserter Garten, und sie werden hinfort nicht mehr verschmachten. 13 Dann
wird die Jungfrau sich freuen beim Reigen, und junge Mdnner und Greise miteinander. Und ich will ihre
Trauer in Freude verwandeln und sie trésten und will sie erfreuen, indem ich sie von ihrem Kummer befreie.
Jer 31,23-40: So sagt Jahweh der Heere, der Gott Israels: Dieses Wort wird man noch sprechen im Lande
Juda und in seinen Stddten, wenn ich ihre Gefangenschaft wenden werde: Jahweh segne dich, du Wohnung
der Gerechtigkeit, du heiliger Berg! 24 Und Juda und alle seine Stddte werden allesamt darin wohnen,
Ackerbauern und die, die mit der Herde umherziehen. 25 denn ich habe die diirstende Seele reichlich
getrdnkt und jede schmachtende Seele gesdittigt... 27 Siehe, Tage kommen, [ist der] Ausspruch Jahwehs, da
ich das Haus Israel und das Haus Juda beséen werde mit Samen von Menschen und Samen von Vieh. 28 Und
es wird geschehen, wie ich (iber sie gewacht habe, um auszureifsen und abzubrechen und niederzureifSen
und zu zerstéren und zu verderben, so werde ich liber sie wachen, um zu bauen und zu pflanzen, [ist der]
Ausspruch Jahwebhs. ... 31 Siehe, Tage kommen, [ist der] Ausspruch Jahwehs, da ich mit dem Haus Israel
und mit dem Haus Juda einen neuen Bund schliefien werde: 32 nicht wie der Bund, den ich mit ihren
Viitern geschlossen habe an dem Tag, als ich sie bei der Hand fasste, um sie aus dem Lande Agypten
herauszufiihren, diesen meinen Bund, den sie gebrochen haben. Und doch hatte ich mich mit ihnen
vermdihlt, [ist der] Ausspruch Jahwehs. 33 Sondern dieses ist der Bund, den ich mit dem Haus Israel
schliefSen werde nach jenen Tagen,— [ist der] Ausspruch Jahwehs: Ich werde meine Weisung in ihr Inneres
geben und werde es auf ihr Herz schreiben. Und ich werde ihr Gott, und sie werden mein Volk sein. 34
Und sie werden nicht mehr jeder seinen Néchsten und jeder seinen Bruder lehren und sprechen: Erkennt
Jahweh!, denn sie alle werden mich erkennen von ihrem Kleinsten bis zu ihrem Gréfiten, [ist der]
Ausspruch Jahwehs; denn ich werde ihre Schuld vergeben und ihrer Siinde nicht mehr gedenken.

35 So sagt Jahweh, der die Sonne gesetzt hat zum Licht bei Tag, die Ordnungen des Mondes und der Sterne
zum Licht bei Nacht, der das Meer aufwiihlt, und seine Wogen brausen, Jahweh der Heere ist sein Name: 36
Wenn diese Ordnungen vor meinem Angesicht weichen werden, [ist der] Ausspruch Jahwehs, so soll auch
der Same Israels aufhéren, ein Volk zu sein vor meinem Angesicht alle Tage. 37 So sagt Jahweh: Wenn die
Himmel oben gemessen und die Grundfesten der Erde unten erforscht werden kénnen, so will ich auch den
ganzen Samen Israels verwerfen wegen all dessen, was sie getan haben, [ist der] Ausspruch Jahwehs. 38
Siehe, Tage kommen, [ist der] Ausspruch Jahwehs, da diese Stadt Jahweh gebaut werden wird vom Turm
Hananel bis zum Ecktor. 39 Und die Mess-Schnur wird weiter fortlaufen geradeaus iiber den Hiigel Gareb
und sich nach Goa wenden. 40 Und das ganze Tal der Leichen und der Asche und alle Felder bis zum Bach
Kidron, bis zur Ecke des Rosstores im Osten, wird Jahweh heilig sein; es soll nicht ausgerottet und nicht
zerstért werden in Ewigkeit.

Jer 32,36-44: Und darum, so sagt jetzt Jahweh, der Gott Israels, von dieser Stadt, von der ihr sagt: Sie ist in
die Hand des Kénigs von Babel gegeben durch das Schwert und durch den Hunger und durch die Pest: 37
Siehe, ich werde sie aus allen Ldndern sammeln, wohin ich sie vertrieben haben werde in meinem Zorn und
in meinem Grimmaglut und in grofSer Entriistung. Und ich werde sie an diesen Ort zuriickbringen und sie in
Sicherheit wohnen lassen. 38 Und sie werden mein Volk, und ich werde ihr Gott sein. 39 Und ich werde
ihnen ein Herz und einen Weg geben, damit sie mich fiirchten alle Tage, ihnen und ihren Kindern nach ihnen
zum Guten. 40 Und ich werde einen ewigen Bund mit ihnen schlief3en, dass ich nicht von ihnen lassen
werde, ihnen Gutes zu tun. Und ich werde meine Furcht in ihr Herz legen, damit sie nicht von mir
abweichen. 41 Und ich werde mich (iber sie freuen, ihnen Gutes zu tun, und werde sie in diesem Lande
pflanzen in Wahrheit [o.: in Treue] mit meinem ganzen Herzen und mit meiner ganzen Seele. 42 denn so
sagt Jahweh: Wie ich tiber dieses Volk all dieses grofse Unheil gebracht habe, so will ich lber sie all das Gute
bringen, das ich lber sie rede. 43 Und es sollen Felder gekauft werden in diesem Lande, von dem ihr sagt: Es

Seite 145 von 267



ist Odland, ohne Menschen und ohne Vieh, es ist in die Hand der Chaldéer gegeben. 44 Man wird Felder fiir
Geld kaufen und Kaufbriefe schreiben und sie versiegeln und Zeugen nehmen im Lande Benjamin und in der
Umgebung von Jerusalem und in den Stéddten Judas, sowohl in den Stddten des Berglands als auch in den
Stddten der Niederung und in den Stédten des Siidlands; denn ich werde ihre Gefangenschaft wenden, [ist
der] Ausspruch Jahwebhs.

Jer 33,7-26: Und ich werde die Gefangenschaft Judas und die Gefangenschaft Israels wenden und werde sie
bauen wie am Anfang. 8 Und ich werde sie reinigen von all ihrer Ungerechtigkeit, womit sie gegen mich
gesiindigt haben. Und ich werde alle ihre Ungerechtigkeiten vergeben, womit sie gegen mich gesiindigt
haben und womit sie von mir abgefallen sind. 9 Und sie soll mir zum Freudennamen, zum Ruhm und zum
Schmuck sein bei allen V6lkern der Erde, die all das Gute héren werden, das ich ihnen tue. Und sie werden
zittern und beben (iber all das Gute und (iber all den Frieden, den ich ihr angedeihen lasse. 10 So sagt
Jahweh: An diesem Ort, von dem ihr sagt: Er ist verédet, ohne Menschen und ohne Vieh, in den Stédten
Judas und auf den StrafSen Jerusalems, die verwiistet sind, ohne Menschen und ohne Bewohner und ohne
Vieh, wird wieder gehért werden 11 die Stimme der Wonne und die Stimme der Freude, die Stimme des
Bréutigams und die Stimme der Braut, die Stimme derer, die sagen: Lobt Jahweh der Heere, denn Jahweh ist
gut, denn seine Freundlichkeit <und Gnade» [wdhrt] ewig!— [die Stimme] derer, die Lob in das Haus Jahwehs
bringen; denn ich werde die Gefangenschaft des Landes wenden wie am Anfang, sagt Jahweh. 12 So sagt
Jahweh der Heere: An diesem Ort, der verddet ist, ohne Menschen und ohne Vieh, und in allen seinen
Stddten wird wieder eine Wohnung sein fiir die Hirten, die Herden lagern lassen. 13 In den Stédten des
Berglands, in den Stddten der Niederung und in den Stddten des Siidlands und im Lande Benjamin und in
der Umgebung von Jerusalem und in den Stddten Judas werden wieder die Herden unter den Hénden des
Zdhlers vortiberziehen, sagt Jahweh. 14 Siehe, Tage kommen, [ist der] Ausspruch Jahwehs, da ich das gute
Wort erfiillen werde, das ich liber das Haus Israel und iiber das Haus Juda geredet habe. 15 In jenen Tagen
und zu jener Zeit werde ich David einen Spross der Gerechtigkeit hervorsprossen lassen, und er wird Recht
und Gerechtigkeit tiben im Lande. 16 In jenen Tagen wird Juda gerettet werden und Jerusalem in Sicherheit
wohnen. Und dieses wird [der Name] sein, womit man es benennen wird: Jahweh, unsere Gerechtigkeit. 17
denn so sagt Jahweh: Nie soll es David an einem Mann fehlen, der auf dem Thron des Hauses Israel sitzt. 18
Und den Priestern, den Leviten, soll es nie an einem Mann vor mir fehlen, der Brandopfer opfert und
Speisopfer anziindet und Schlachtopfer zurichtet alle Tage.

19 Und das Wort Jahwehs geschah zu Jeremia folgendermafSen: 20 So sagt Jahweh: Wenn ihr meinen Bund
beziiglich des Tages und meinen Bund beziiglich der Nacht brechen kénnt, so dass Tag und Nacht nicht
mehr seien zu ihrer Zeit, 21 so wird auch mein Bund mit meinem Knecht David gebrochen werden, dass er
keinen Sohn habe, der auf seinem Thron Kénig sei, und auch mit den Leviten, den Priestern, meinen
verehrenden Dienern. 22 Wie das Heer des Himmels nicht gezdhlt und der Sand des Meeres nicht gemessen
werden kann, so werde ich den Samen Davids, meines Knechtes, und die Leviten vermehren, die mir dienen.
23 Und das Wort Jahwehs geschah zu Jeremia folgendermafen: 24 Hast du nicht gesehen, was dieses Volk
redet, indem es sagt: Die beiden Geschlechter, die Jahweh erwdhlt hatte, die hat er verworfen? Und so
verachten sie mein Volk, so dass es vor ihnen kein Volk mehr ist. 25 So sagt Jahweh: Wenn nicht mein Bund
beziiglich des Tages und der Nacht [besteht, wenn] ich nicht die Ordnungen des Himmels und der Erde
festgesetzt habe, 26 so werde ich auch den Samen Jakobs und Davids, meines Knechtes, verwerfen, dass ich
nicht mehr von seinem Samen Herrscher nehme (iber den Samen Abrahams, Isaaks und Jakobs; denn ich
werde ihre Gefangenschaft wenden und mich ihrer erbarmen.

b. Der neue Bund ist — im Gegensatz zum alten — frei von Tadel. Heb 8,7-9

V.7:,,.., denn wenn jener, der erste, frei von Tadel ware, wiirde nicht Platz gesucht fiir einen zweiten”.

Inwiefern war der erste tadelnswert? — Nicht Gott war das Problem.
sondern: Der erste Bund konnte keine bleibende Beziehung zwischen Menschen und Gott herstellen.

V. 8:,,..., denn tadelnd sagt er zu ihnen: ‘Siehe! Es kommen Tage’, sagt der Herr, ,da werde ich fiir das
Haus Israel und fiir das Haus Judas einen neuen Bund abschlieBen, 9 nicht dem Bund entsprechend, den

Seite 146 von 267



ich [mit] ihren Vatern machte an dem Tage, als ich sie bei der Hand nahm, um sie aus dem Lande
Agypten zu fithren, weil sie nicht blieben in meinem Bund, und ich achtete ihrer nicht, sagt der Herr, ...“

- tadelnd sagt er zu ihnen: ...”

Was war zu tadeln?

- Nicht Gottes Verheifungen. Diese sind immer gut. Diese waren nicht zu tadeln. Was war zu tadeln?
- Zu tadeln war, dass der alte Bund nicht erreicht hat, was Gott bezweckt hatte.

Wer war zu tadeln?

- Die Menschen, das Volk Gottes.

Warum waren sie zu tadeln?

»-.Weil sie nicht blieben in meinem Bund®.

d. h.: Sie hielten den Bund nicht; sie brachen ihn. Deshalb konnte der Bund nicht eine bleibende Beziehung
zwischen Menschen und Gott herstellen.

Dieser erste Bund, der bei euch Hebraerchristen so stark in die Augen trat, war nicht das Letzte. Gott hatte
schon damals vor, etwas Besseres zu geben.

Gott kiindete schon zur Zeit des alten Bundes in Jer 31,31-34 einen neuen Bund an. Der erste sollte
vorbereiten auf den zweiten.

,»'Siehe! Es kommen Tage’, sagt der Herr, ...“

Fir ,Herr” steht in jenem atl. Text ,Jahweh”. Jahweh, der Ewige, der Treue, der, der zu seinem Wort steht
verheif3t, dass er mit dem Volk Israel einen neuen Bund schlieflen wird.

e nda werde ich fiir das Haus Israel und fiir das Haus Judas einen neuen Bund abschlieRen“

Der alte Bund gilt flir beide Hauser Israels, der neue ebenfalls. Wir Heidenchristen haben daran teil.

Israel wird im AT mit einer untreuen Frau (Hure) verglichen, die davonlauft (Hes 16; Hes 23; Jer 3,1ff; Jes
1,20).

Hosea (Hos 1 und 2) musste am eigenen Leib erleben, was Gott erlebte. Nun konnte Hosea Israel predigen.
Nun wusste Hosea, wie Gott fiihlt, wenn ih m seine Frau davonlauft.

—> Nb. eine Lektion fiir uns: bevor wir Gott verstehen und brauchbar werden kénnen, missen wir
manchmal dhnliche Erfahrungen machen wie Gott. Deshalb, sagt Paulus, missen wir auch Triibsal erleiden;
dann kénnen wir andere trosten (2Kor 1).

Hosea kann nunmehr mit ganz anderer Stimme Israel zur Umkehr rufen.

Israel soll und wird zuriickkehren. Gott kiindet Israel an. ,,Ich will einen neuen Bund mit dir machen: den
neuen Bund in Jesus Christus!“ Vgl. Mt 26,28.

Jesus sagte beim Abendmabhl, ,,...dieses ist mein Blut, das des neuen Bundes“ und (Lk 22,20): ,,Dieser Becher
ist der neue Bund in meinem Blut, ...”

Den neuen Bund schloss Jesus mit den elf Jlingern. Dann kamen weitere hinzu: Da waren ,,liber
finfhundert Brider” (1Kor 15,6). Am Pfingsttag kamen weitere hinzu, zuerst dreitausend (Apg 2,41), dann
flinftausend (Apg 4,4). Alle waren Juden, alle waren aus dem ,,Hause Israel”.

Petrus sagte am Pfingsttag: ,Das ganze Haus Israel nehme also mit Gewissheit zur Kenntnis, dass Gott ihn
sowohl zum Herrn als auch zum Gesalbten (Messias) machte (Apg 2,36). Er soll nun euer Herr sein!
Deshalb: , Tut BufSe — und jeder von euch lasse sich ... taufen auf den Namen Jesus Christus!“ (Apg 2,38). Nur
wenn sie BufRe tun, kann der Messias Uber sie Herr sein.

Der neue Bund beginnt mit Israel. Aber es wird dann bald klar, dass dieser neue Bund nicht nur fir Israel
ist. Er beginnt mit Israel, aber die aus den Heidenvélkern, die sich bekehren, werden in den Olbaum

Seite 147 von 267



eingepflanzt. (Vgl. Rom 11,16ff; Eph 3,6.) Sie werden das neue Israel. Das ist keine Ersatztheologie, sondern
eine Weiterfiihrung des Volkes Israel in den Messiastreuen; Erfillungstheologie also.

,da werde ich fiir das Haus Israel und fiir das Haus Judas einen neuen Bund abschlieBen*

Israel wird nicht gefragt. Es handelt sich nicht um einen Vertrag, der von beiden Seiten unterschrieben
werde. Ein Bund, den Gott mit Menschen macht, ist kein Pakt, sondern eine Zusage. (Auch am Sinai war es
so. Gott verlangte etwas von den Menschen, und er verhief8 etwas.)

Wir missen immer bedenken. Der Bund ist einseitig. Gott ist es, der sich seinem Volk verpflichtet. Gott gibt
seine Verheillungen. Und sein Volk soll sie annehmen, soll einwilligen.

Jesus sagt: Bleibt in meiner Liebe. Lasst euch von mir lieben. Bleibt in der Gemeinschaft mit mir und bleibt
im Genuss meiner Liebe! Lauft mir nicht davon. Ja, er will, dass wir uns ihm verpflichten; aber der Bund
wird von ihm gemacht. Das ist Gnade. Gott bietet uns seine Liebe und Treue an. Wir haben nichts zu
rithmen. Wir nehmen an, was er uns anbietet. Das ist wunderbar!

V.9:,,..., nicht dem Bunde entsprechend, den ich [mit] ihren Vatern machte an dem Tage, als ich sie bei
der Hand nahm, um sie aus dem Lande Agypten zu fiihren, weil sie nicht blieben in meinem Bunde, und
ich achtete ihrer nicht, sagt der Herr,...”

Der erste Bund galt denen, die sich aus Agypten herausfiihren lieRen. Der neue Bund gilt ebenfalls
Menschen, die sich an der Hand Gottes flihren lassen. (Die meisten von uns haben sich an die Hand
nehmen lassen und uns herausfilhren lassen aus unserem geistlichen Agypten, aus dem Sklavendienst der
Siinde. Wir sind befreit worden und gehoren unserem Herrn, Jesus Christus. Wir haben seine angebotene
fihrende Hand angenommen, er ist jetzt unser Hirte.

Aber, so sagt der Apostel, der neue Bund ist nicht dem ersten Bund entsprechend. Warum nicht?

V. 8,9 E: ..., weil sie nicht blieben in meinem Bunde, und ich achtete ihrer nicht (o.: kimmerte mich nicht
um sie), sagt der Herr, ...

Die, mit denen der erste Bund geschlossen wurde, blieben nicht im Bund. Die Grundlage war die Thora (das
mosaische Gesetz). Wer es brach, brach sein Verhaltnis zu Gott.

Der alte Bund veranderte nicht die Herzen.

c. Im neuen Bund verandert Gott die Herzen: Er schreibt sein Gesetz hinein. Heb 8,10

Heb 8,10: ,,denn dieser ist der Bund, mit dem ich mich «mit> dem Hause Israels verbiinden werde nach
jenen Tagen, sagt der Herr: Ich gebe meine Gesetze in ihr Denken, und auf ihre Herzen werde ich sie
schreiben.

Was genau hat sich im neuen Bund gedndert? Was ist neu?

Das Neue ist zum einen, dass Gottes Gesetz nun im Herzen ist.

Das ,Herz” ist die Mitte, der wichtigste (aber verborgene) Teil des Menschen, der innere Mensch, der Geist,
die eigentliche Personlichkeit des Menschen. Das ,,Denken” (griech. nous, der Denksinn, das Organ, mit
dem wir denken) ist das Schaltzentrum des inneren Menschen. Dort wird das Gesetz hineingelegt. Gott gibt
dem Menschen ein neues ,Herz”, d. h., er verandert das Innere, indem er Gottes Wort in das Denken
schreibt — und zwar durch den Heiligen Geist.

Vgl. Hes 36,26.27.29 A: ,,Und ich gebe euch ein neues Herz, und einen neuen Geist gebe ich in euer Inneres,
und das Herz von Stein nehme ich aus eurem Fleisch weg, und ich gebe euch ein Herz von Fleisch. 27 Und
meinen Geist gebe ich in euer Inneres. Und ich mache, dass ihr in meinen Satzungen wandelt und meine
Rechte wahrt und sie tun werdet. ... 29 Und ich werde euch befreien von allen euren Unreinigkeiten. ,,

Seite 148 von 267



Der Wille Gottes kommt im Gesetz Mose zum Ausdruck. Gottes Wille wird nun in uns hineingelegt. Es wird
ein Teil von uns.

Liebe: 1Tim 1,5; Gal 5,14; Rom 13,10; Mt 22,37-39 (einmal bei der Wiedergeburt, Rom 5,5, aber auch
weiter im Leben)

Was sagt das Gesetz? , Du sollst Jahweh, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen und mit deiner
ganzen Seele und mit aller deiner Kraft.” (5Mo 6,5)

Was sagt das Evangelium? ,Die Liebe Gottes ist in unseren Herzen ausgegossen worden durch den Heiligen
Geist, der uns gegeben wurde.” (Rom 5,5)

Sobald jemand zu Jesus Christus findet, ist eine neue Liebe da. Sie ist wie ein Brunnen. Dieser Brunnen wird
gendhrt durch Gottes Wort. Gott schreibt sein Denken in das Innere des Menschen, der Jesus Christus sein
Herz gibt. Der Herr Jesus gibt ihm eine neue Liebe, eine neue Bereitschaft, den Willen Gottes zu tun.

Gott selbst kommt in das Leben eines Menschen und vollbringt in ihm, was vor Gott wohlgefallig ist, den
Willen Gottes.

In Heb 13,20.21 betet der Apostel, dass Gott selbst in den Hebraerchristen wirken mochte, und zwar ,,das,
was vor ihm wohlgefallig ist”, d. h., seinen Willen: ,Aber der Gott des Friedens, der von den Toten
herauffiihrte den grofien ‘Hirten der Schafe’ durch das Blut eines ewigen Bundes, Jesus, unseren Herrn, 21
mache euch heil <und tiichtig» in jedem guten Werk, seinen Willen zu tun, und tue das vor ihm
Wohlangenehme in euch durch Jesus Christus, dem die Herrlichkeit «gebiihrt> [bis] in die Aonen der Aonen!”

Das geschieht nicht automatisch, sondern im Einklang mit der Bereitschaft des Menschen. Wer von innen
her und mit Gott den Willen des Herrn tun will, der bleibt im Bunde.

Vor seinem Weggang sagte Jesus seinen Jingern (Joh 14,15.21.23): ,,Wenn ihr mich liebt, haltet meine
Gebote! ... 21 Der, der meine Gebote hat und sie hiilt, der ist es, der mich liebt. Und der, der mich liebt, wird
von meinem Vater geliebt werden. Und ich werde ihn lieben und mich selbst ihm offenbar machen.... 23
Wenn jemand mich liebt, wird er mein Wort halten, und mein Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm
hinkommen und eine Wohnung bei ihm machen.“

Joh 15,4 A: ,,Bleibt in mir und ich in euch!”

Nicht wir versuchen nun, dies und jenes zu tun, nein: Gott wohnt in uns durch den Heiligen Geist, und
durch ihn wollen wir seinen Willen tun.

Wir haben Christi Sinn (1Kor 2,16), wir haben sein Denken. Am Ende seines ersten Briefes schreibt der
Apostel Johannes (1Joh 5,19.20): , Wir wissen, dass wir aus Gott sind, und die ganze Welt liegt in dem
Bésen. 20 Aber wir wissen, dass der Sohn Gottes gekommen ist und uns ein Denken <und Verstéindnis»
gegeben hat, damit wir den Wahrhaftigen kennen; und wir sind in dem Wahrhaftigen, in seinem Sohn, Jesus
Christus. Dieser ist der wahrhaftige Gott und das ewige Leben.”

Gottes Gesetz soll immer im Zentrum sein. Das war schon im AT so. Das wird deutlich an der Lagerordnung
Israels in der Wiiste. Die Stamme lagerten geordnet, um das Zelt der Begegnung herum, je drei Stimme an
den vier Seiten. Das Zelt stand in der Mitte, umgeben von einem Zaum. Die Mitte des Zeltes war das
Allerheiligste. In der Mitte des Allerheiligsten stand die Lade, mitten in der Lade war das Gesetz. Die Mitte
des Gesetzes ist die Liebe zu Gott.

Das veranschaulichte fiir jeden Israeliten deutlich, wo das Gesetz sein sollte: in der Mitte, im Herzen. Vgl. Ps
119,11: ,Dein Wort habe ich aufgespeichert in meinem Herzen, damit ich nicht gegen dich siindige.”

Das alttestamentliche Israel lebte innerhalb des Zaunes. Der Zaun war das Gesetz. Gott wollte nun das
Gesetz aufheben, aber nicht zerstoren. Er verpflanzte es von der AuRenseite in die Innenseite, in das
Denken.

Seite 149 von 267



Vgl. 2Kor 3,3:,,... die ihr offenbar gemacht werdet, dass ihr ein Brief Christi seid, ... geschrieben nicht mit
Tinte, sondern mit dem Geist des lebenden Gottes, nicht auf steinerne Tafeln, sondern auf fleischerne Tafeln
des Herzens.”

d. Im neuen Bund stellt Gott eine bleibende, personliche Beziehung zu jedem einzelnen im
Volk her. Heb 8,10-12

Gott ist ihr Gott. Heb 8,10 E

,»uUnd ich werde ihnen zum Gott sein, und sie werden mir zum Volk sein“.

War er nicht schon damals der Gott Israels? Waren sie nicht sein Volk? — Doch, aber sie hatten diese
Beziehung verwirkt. Durch die Stinde war ein Bruch hineingekommen. Gott musste zu Israel sagen: ,,... ihr
seid nicht mein Volk, und ich will nicht der Eure sein.” (Hos 1,9; vgl. 2,4-15; Jer 3,1-9.)

Im neuen Bund hat Gottes Volk eine neue Beziehung zum ihm. Alle sind Gottes Volk, alle haben einen
direkten Zugang zu ihm.

Deshalb kann Paulus in Rom 9,26 sie auch mit Heiden vergleichen. Deshalb missen alle, ob sie ,,nah“ sind,
(d. h., Israeliten), oder fern sind (Heiden), versdhnt werden, denn im Grunde sind sie alle ,fern”.

... ich werde ihnen zum Gott sein, ...“:
Wenn Gott mein Gott ist, gehore ich ihm. Er verfligt iber mich. Aber er will mir auch helfen.

Jeder kennt Gott personlich. Heb 8,11

V. 8,11:,,Und es wird keiner seinen Nachsten lehren und keiner seinen Bruder und sagen: ‘Kenne den
Herrn!’, weil alle mich genau kennen werden, vom Kleinen unter ihnen bis zum Grof3en unter ihnen, ...“.
Es geht hier um ein personliches ,Kennen”.

,und es wird keiner seinen Nachsten lehren”

Mit ,,lehren” ist hier ein Lehren im letzten Sinne gemeint, so wie auch in 1Joh 2,20.27. Wir sind nicht auf
Menschen angewiesen, die uns Schritt flr Schritt sagen, was wir wann und wie tun sollen. Wir haben den
Heiligen Geist. Jeder hat das Wort Gottes in sich.

Warum ist es nicht mehr nétig, einander aufzurufen und zu sagen, ,,Erkenne den Herrn!“ bzw. ,Lerne ihn
kennen!“? Weil alle, das ganze neutestamentliche Bundesvolk, Gott wirklich [0.: genau] kennen (= wissen,
gr. eideesousin) werden —

Es hat wenig Sinn, wenn ich meine Frau auffordere, mich zu heiraten. Sie kann das nicht tun, da sie es
schon getan hat und nun verheiratet ist. Ebenso wenig hat es Sinn, Bekehrte zur Bekehrung aufrufen
(,,Lerne den Herrn kennen!“), weil sie schon bekehrt sind und den Herrn bereits kennen.

Doch in Israel musste man das tun. Das Volk Israel bestand nicht aus wiedergeborenen Menschen.
Wiedergeburt ist etwas Neues. Ist jemand in Christus, so , kennt” (gr. eideenai) er den Herrn. Man braucht
jetzt nicht mehr aufzurufen, ,Tritt in eine Beziehung zum Herrn!“

e (Wirklich) kennen:

Das Zeitwort , wissen” (auch: ,,zu schatzen wissen”, gr. eideenai) wird hier im hebrdischen Sinne gebraucht:
ytiefe Kenntnis haben; in eine Beziehung getreten sein“. Alle Glieder des Volkes des neuen Bundes werden
den Herrn wirklich kennen und zu schdtzen wissen.

Wann lernt man Gott kennen? — Erst mit ihr, mit der Wiedergeburt kennt man ihn wirklich.

Was ist Christentum? — Christentum — das heiBt nicht Regeln-Halten! Christentum ist das genaue Kennen
(gr. eideenai) einer Person: Jesus Christus.

Seite 150 von 267



Wir sollen gesetzkonform denken und handeln.

Wenn jemand fragt: , Ist das und das Siinde?“ (z. B. Rauchen, Tanzen, ins Kino gehen, Wein trinken), so
kann es sein, dass er damit ein gesetzliches Denken offenbart. Hinter so einer Frage steckt des Ofteren ein
gesetzliches Denken, das Denken namlich, dass ein Christ nach einem gewissen Muster, einem Schema, zu
leben hat.

Aber das Evangelium ist nicht ein Gesetzesschema, auch nicht ein Gesetzbuch, das mir Regeln gibt, wie ich
zu leben habe. Nein. Das Evangelium ist eine Person! (Wenn das Evangelium verkiindet wird, wird eine
Person verkindet: Christus. (Vgl. z. B. 2Kor 1,19; 4,5; Phil 1,18; Kol 1,23.)

In R6m 6-8 zeigt der Apostel den Glaubigen, dass sie nicht mehr unter dem Gesetz sind, sondern unter der
Gnade. Das Gesetz ist nicht mehr ihre Regierung, sondern Christus, er ist Kénig und Herr.

Das Gesetz war das Denken Gottes, zum Ausdruck gebracht fir jene Zeit. Wenn die Glaubigen nun also so
denken, wie das Gesetz, dann denken sie wie Gott denkt. Aber sie sind nicht auf das Gesetz ausgerichtet,
sondern auf eine Person: auf Jesus Christus!

Rom 8,2-5:,,... das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus machte mich frei von dem Gesetz der
Siinde und des Todes; 3 denn was das Gesetz nicht vermochte, es war ja schwach durch das Fleisch, [das
machte] Gott [méglich]: [Er] schickte seinen ceigenen> Sohn in der Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde und
<als das Opfer> fiir Stinde und verurteilte die Siinde im Fleisch, 4 damit die gerechte [Forderung] des
Gesetzes in uns erfiillt werde, die wir nicht nach dem Fleisch wandeln, sondern nach dem Geist; 5 denn die,
die nach dem Fleisch sind, sinnen auf das, was des Fleisches ist, aber die, die nach dem Geist sind, auf das,
was des Geistes ist, ...”

Rém 8,5.6: ,,... die nach dem Fleisch sind”. Das Fleisch (das Diesseitige) pragt die Menschen; sie wollen die
Welt mit den flnf Sinnen geniellen; sie wollen mit ihrem Leibe in dieser Welt aufgehen.

... die nach dem Geist sind, beschdftigen sich in ihren Gedanken mit dem, das des Geistes ist”, d. h., mit den
Dingen, die der Heilige Geist hat und die ihn interessieren: Himmel, Engel, Gottes Kénigreich, Gottes
Gemeinde, Gottes Liebe, Gottes Wort, die Frucht des Heiligen Geistes.

Paulus sagt: Lebe im Verzicht, denn das Fleisch will sich immer wieder selbstiandig machen (Rom 8,13;
13,14; Kol 3,5; Tit 2,12)! Paulus zerschlagt seinen Leib (1Kor 9,24-27). Petrus verkiindet dasselbe (1Petr
2,11; 4,2); Johannes ebenfalls (1Joh 2,16).

Nicht das Gesetz ist mein Konig, sondern Christus. Deshalb sollten wir nicht fragen: , Ist das verboten? Darf
ein Christ (z. B. Schmuck tragen, boxen, Wein trinken, einen Fernseher haben, You-tube schauen)?”
Dieselbe Sache kann einmal Siinde sein und einmal nicht — je nach Zusammenhang des Lebens.

Sieg Uber Sliinde bedeutet, dass wir es nicht zu diesem Drang nach Siinde kommen lassen bzw. dann wir,
wenn ein Drang vorhanden ist, diesem nicht nachgeben.

Die Gesinnung des Heiligen Geistes ist dem Gesetz Gottes untertan. Das Gesetz ist nicht mein Konig, aber
ein gutes Nachschlagewerk, um zu erfahren, wie mein Konig denkt.

Eine lllustration fir Frauen: Der alte Eheherr (namens Gesetz) wollte Essen nach Kochbuchart, aber ich
konnte nicht kochen. Die Ehe scheiterte. Der neue Eheherr (namens Jesus) liebt Essen nach Kochbuchart,
aber er liebt auch mich und weil}, dass ich nicht kochen kann, und er bietet mir seine hervorragenden
Kochkenntnisse und alle notigen Hilfsmittel an. (Das neutestamentliche Kochbuch ist nun aber nicht nur die
Thora, sondern die ganze Bibel, das ganze Wort Gottes. Das Wort Thora bedeutet ja eigentlich ,, Weisung”
(Unterweisung und Anweisung).

Unser Hohepriester ist nicht an irdische Verhéltnisse gebunden. Er ist frei, er ist im Himmel, aber nicht weit
weg von uns. Er steht uns zur Verfligung.

Die Ursache fiir das bleibende personliche Kennen ist die Vergebung. Heb 8,12

Seite 151 von 267



V. 8,12:,,..., weil ich ihren Ungerechtigkeiten [gegeniiber] barmherzig sein werde, und ihrer Siinden und
ihrer Gesetzlosigkeiten gedenke ich nicht mehr.’

Das Wort ,,gedenken” bedeutet in diesem Zusammenhang ,,vor Gericht zur Sprache bringen”.

Gott wird beim Glaubenden nie mehr die Stinden benutzen, um ihn vor Gericht zu zitieren und dort zu
verurteilen. Vgl. Rom 8,1.

Die unter dem neuen Bund haben ein vollkommen gereinigtes Gewissen. (Vgl. Heb 10,2.14.) Die Siinden
sind ganzlich weg, weil der Hohepriester sie beseitigt hat.

Weil wir die Vergebung Gottes und die Person Gottes zu schatzen wissen, reagieren wir mit Liebe. Er hat
alles aus Liebe fiir uns getan. Wir lieben ihn, weil er uns zuerst liebte (1Joh 4,19). Wir haben eine lebendige
und stetige Liebesbeziehung. Das ist das GroRe und Neue im neuen Bund. (Vgl. Joh 14,15.21.23; 15,9.10.)

Dieses Kennen setzt ein Opfer voraus. (Siehe Heb 9.)

2. Der Kommentar des Apostels - Heb 8,13

V. 8,13:,,In der Aussage: ,einen neuen’, hat er den ersten zu einem alten gemacht. Aber was alt und
altersschwach wird, ist dem Verschwinden nahe.”

Er hat nun gerade aus der Schrift des alten Bundes gezeigt, dass der von Israeliten so geschatzte Bund
Moses Platz machen sollte fiir einen neuen und besseren.

Das wurde in den 60er Jahren geschrieben. Einige Jahre spater kam der Herr im Gericht Gber Jerusalem und
beendete jene ,,schwindenden” Dinge (2Kor 3) des alten Bundes.

F. Christus ist Dienst leistender Hohepriester in einem besseren Heiligtum. - Heb 9,1-
14

Der Dienst unseres Hohenpriesters ist erhabener als der Dienst Aarons.
Auch der Ort, an dem er dient, ist erhabener. Unter dem alten Bund dienten die Priester in einem irdischen
Heiligtum, im ,,Zelt der Begegnung” (spater im Tempelheiligtum), Jesus dient in einem himmlischen.

1. Heiligtum und Dienst des alten Bundes hatten Vorlaufigkeitscharakter. - Heb 9,1-10
a. Einleitendes - Heb 9,1

Uber das Wort ,,also” kniipft der Apostel an 8,1-5 an. Zu zwei dort genannten Themen will er nun Niheres
sagen. Die zwei Themen, sagt er hier, sind der priesterliche Dienst und der Raum, in dem er geleistet
wurde. Dort, in K. 8, wurden diese zwei in V. 2 genannt: ein ,Dienstleistender” und ein ,Zelt”. Dienst und
Dienstraum sind also die Themen. Von diesen beiden ist dem Apostel das erstgenannte das wichtigere.
Dementsprechend bespricht er das zweite in Form einer Einfihrung zuerst.

Ubrigens: Dass der Apostel in seinem Brief nicht an den Tempel denkt, sondern an die sogen. , Stiftshiitte,
das Zelt der Begegnung, zeigt sich darin, dass er zum Inhalt der Bundeslade auch den Krug mit Manna und
den Stab Aarons zahlt, dessen Fehlen im Tempel ausdriicklich bei der Tempeleinweihung erwahnt wird
(2Ch 5,10). Zudem spricht er vom Bau des Heiligtums (Heb 9,2 A) und von seiner anschlielenden
Einrichtung (Heb 9,6).

b. Beschreibung des Heiligtums des alten Bundes - Heb 9,1-5

»Es hatte also auch das erste Zelt Verordnungen [des] aufgetragenen Dienstes und das Heiligtum, ein
weltliches; ...

Der Apostel beschreibt das Heiligtum des alten Bundes. Dabei hat er den Verséhnungstag besonders im
Auge.

Seite 152 von 267



I: Eine allgemeine Aussage Heb 9,1

a: Es handelt sich um ein Heiligtum.

b: Es handelt sich um ein weltliches Heiligtum.

Was heiBt hier weltlich? Wie wird dieses erklart? V. 2 A

Das Heiligtum bestand aus zwei Teilen (neben dem Vorhof): dem Heiligtum (,,das Heilige“, ,das vordere
Zelt“; gemeint ist der vordere Teil des Zeltes) und dem Allerheiligsten (,,Heiligtum der Heiligtimer®).

Die Gerate des Vorhofs waren: Brandopferaltar und Waschbecken

Die des Heiligtums: der goldene Leuchter, der Schaubrottisch und der Raucheraltar

Die Gerate in Verbindung mit dem Allerheiligsten: Raucheraltar (aber vor dem Vorhang noch) und die Lade
des Bundes.

Il: Der vordere Teil Heb 9,2

., denn es wurde ein Zelt hergerichtet, das erste, in dem der Leuchter war, auch der Tisch und die
Schaubrote, ...“

a: Die Inhalte
Die Gerate des Heiligtums waren der goldene Leuchter, der Schaubrottisch und der Raucheraltar.

b: Die Bezeichnung
-, Welches , das Heilige” genannt wird, ...“

lll: Der hintere Teil Heb 9,3-5

»-. NAch dem zweiten Vorhang ein Zelt, das ,,das Heiligste” genannt wird, 4 das den goldenen
Raucher«altar» hatte und die Bundeslade, die rundum mit Gold bedeckt war, in der der goldene Krug war,
der das Manna hatte, und der Stab Aarons, der gesprosst hatte, und die Bundestafeln, 5 oben iiber ihr
die Cherubim der Herrlichkeit, die den Siihnedeckel liberschatteten, iiber welche Dinge nun nicht im
Einzelnen zu reden ist.”

e, das den goldenen Raucher«<altar) hatte“:

A: Diese erfordert eine etwas ausfiihrlichere Besprechung

- als Raum, in dem der Hohepriester den Dienst tut, liber welchen er sogleich sprechen will.

B: In dieser Besprechung wirft das Wort ,,Raucher[altar]“ besondere Fragen auf.

V. 3.4 A teilen uns mit, dass der zweite Teil des Zeltes der Zusammenkunft den ,goldenen
Raucher«gegenstand» hatte”. Das griech. thiimiateerion konnte ein Raucheraltar, ein Raucherfass oder eine
Raucherpfanne sein, bezog sich also auf Gegenstande, die zum heiligen Rauchern verwendet wurden.
Genau an was wird der Apostel hier gedacht haben?

. Dain Heb 9,2 in der Auflistung der Gegenstande im vorderen Teil der Raucheraltar fehlt, liegt es nahe, in
Heb 9,4 A an ihn zu denken.

2Mo 30,1 A.6 A heildt es: ,Und du sollst einen Altar machen zum Réuchern des Rducherwerks ... Und stelle
ihn dem Vorhang gegendiiber, der vor der Lade des Zeugnisses ist, dem Deckel gegeniiber, der (iber dem
Zeugnis ist ...”

2Mo 40,5:,,Und stelle den goldenen Altar zum Rducherwerk vor die Lade des Zeugnisses“— also aulRerhalb
des Heiligsten.

Seite 153 von 267



Flir den Tag der Versohnung wurde in 3Mo 16,12.13 folgender Vorgang vorgeschrieben, der ebenfalls zeigt,
dass der Rducheraltar nicht im Allerheiligsten stand:

»Und er nehme vor Jahweh eine Pfanne voll Feuerkohlen von dem Rducheraltar und seine beiden Hédnde voll
wohlriechenden, kleingestofsenen Rducherwerks und bringe es innerhalb des Vorhanges. Und er lege das
Réucherwerk auf das Feuer vor Jahweh, damit die Wolke des Réucherwerks den Deckel bedecke, der auf
dem Zeugnis ist, und er nicht sterbe.”

. Ist dem Apostel hier etwa ein Fehler unterlaufen?

Diese Erwagung kann nicht ernst genommen werden. Der Apostel kennt sein Material gut. Dafiir ist er auch
in der Behandlung seines Themas zu sorgfaltig. Und er schrieb ja an Juden, die lGber ihre
Gottesdienstordnungen bestens kundig waren. Nach einem solchen Fehler hatte wohl kaum jemand von
ihnen ihn weiterhin ernst genommen. Uberhaupt liegt nicht geniigend Grund vor, unsere Uberzeugung von
der Unfehlbarkeit der Schrift in Frage stellen zu lassen.

. Hat vielleicht ein Abschreiber hier etwas verschoben?

Darauf scheint nichts Besonderes hinzudeuten. Und der Satzbau lasst es nicht zu.

. Konnte der Raucheraltar nach der Zeit Moses eventuell bei der Einweihung des Tempels ins Innere des
Allerheiligsten versetzt worden sein?

Hieran ist nicht zu denken, denn der Hohepriester musste ja taglich auf ihm rauchern (2Mo 30,7); aber
nach 3Mo 16,2 wurde ihm verboten, zu jeder Zeit das Allerheiligste zu betreten. Und der Verfasser selbst
sagt (Heb 9,7), es ging nur der Hohepriester einmal im Jahr in diesen Raum. Zudem steht in 1K6n 6,20.22
ausdriicklich, dass der goldene Raucheraltar im Tempel nicht hinter dem Vorhang stand, sondern vor ihm.

. Kdénnte der Apostel an ein Raucherfass gedacht haben?

In der griechischen Ubersetzung des Alten Testamentes wird in 2Chr 26,19 und Hes 8,11 die Riucherpfanne
mit demselben Wort bezeichnet, das unser Apostel in Heb 9,4 gebraucht.

Allerdings, sollte unser Apostel von einem goldenen Raucherfass sprechen, ware das in der Heiligen Schrift
wohl einmalig. Wenn aber nun nicht mitgeteilt wird, aus welchem Material das Raucherfass in 3Mo 16,12
gemacht war, das der Hohepriester am Vers6hnungstag verwendete, so schreibt doch Josephus von
goldenen Raucherfassern, und ein solches ware flr den Tag der Verséhnung sicherlich angebracht
gewesen.

[Josephus weils auch zu berichten, dass ein solches Raucherfass fir diesen Zweck im zweiten Teil des
Heiligtums aufbewahrt wurde.]

C: Es gibt aber noch Weiteres zu beachten.
Spricht der Verfasser vom vorderen Teil, so sagt er (Heb 9,2):
»--- € Wurde ein Zelt hergerichtet, das erste, in dem der Leuchter war” (usw.)

Spricht er vom zweiten, so sagt er (Heb 9,4):
»--- das den goldenen Raucher[altar] hatte” usw.

Diesen selben Ausdruck treffen wir nun auch in 1K6n 6,22 an:
»Auch das Ganze des [Raucher]altars, den der Sprachort hatte, tiberzog er mit Gold.”

Der ,Sprachort” war das Allerheiligste, von wo aus Gott sich seinem Volk mitteilen wollte. In welchem
Sinne konnte der zweite Teil des Zusammenkunft-Zeltes einen Altar im ersten Teil ,,haben”?

Seite 154 von 267



. Einmal wird der Standort des Raucheraltars betont. In 1Kén 6 heit es kurz zuvor (V. 20):

,Und das Innere des Sprachortes war zwanzig Ellen die Lénge und zwanzig Ellen die Breite und zwanzig
Ellen seine Héhe. Und er iiberzog ihn mit geldutertem Gold. Und den [Réucher]altar iiberzog er mit
Zedernholz.”

Als ob dieser Altar zum Allerheiligsten gehort, wird er fast im selben Atemzug zusammen mit ihm erwahnt.
2Mo 30,1 A.6 heilSt es: ,Und du sollst einen Altar machen zum Réuchern des Réucherwerks ... Und stelle
ihn dem Vorhang gegeniiber, der vor der Lade des Zeugnisses ist, dem Deckel gegeniiber, der liber dem
Zeugnis ist, woselbst ich mit dir zusammenkommen werde.“

2Mo 40,5: ,,Und stelle den goldenen Altar zum Réucherwerk vor die Lade des Zeugnisses.”

Lange schreibt: ... der Rducher-Altar ... bedeutet die dullerste Bewegung des Priesters nach dem
Allerheiligsten hin, die hochste Stufe des Kultus vor dem Eingang in das Allerheiligste. Diese ausgezeichnete
Stellung ist schon damit ausgesprochen, dass er in schlanker Gestalt, um und um vergoldet, dazu mit einem
goldenen Kranze geziert, mit goldenen Ringen, sogar mit goldenen Stangen zum Tragen versehen, gerade
in der Mitte des Vorhangs zum Allerheiligsten steht mit direkter Beziehung auf den Siihnedeckel ...“

. Zweitens steht der Raucheraltar am Vers6hnungstag in besonderer Verbindung mit dem Heiligtum-
Innern
Und um diesen Tag und seine Bedeutung geht es dem Apostel zur Hauptsache; deswegen spricht er gerade
von dieser Einrichtung.
Wir lesen in 3Mo 16,12.13: ,Und er nehme vor Jahweh eine Pfanne voll Feuerkohlen von dem Réucheraltar
und seine beiden Hdnde voll wohlriechenden, kleingestofenen Réucherwerks und bringe es innerhalb des
Vorhanges. Und er lege das Réucherwerk auf das Feuer vor Jahweh, damit die Wolke des Rducherwerks den
Deckel bedecke, der auf dem Zeugnis ist, und er nicht sterbe.”
2Mo 30,1.6.10: ,,Und du sollst einen Altar machen zum Réuchern des Réucherwerkes ... 6 Und stelle ihn dem
Vorhang gegenliber, der vor der Lade des Zeugnisses ist, dem Deckel gegeniiber, der liber dem Zeugnis ist,
woselbst ich mit dir zusammenkommen werde... 10 Und einmal im Jahr soll Aaron auf seinen Hérnern
Siihnung tun mit dem Blut des Siindopfers der Verséhnung; einmal im Jahr soll er Stiihnung auf ihm tun auf
eure Geschlechter hin: Hochheilig ist er dem Jahweh.”
Hier soll wohl dargestellt werden, was spater geschrieben steht (Heb 10,19-22):
»Da wir also, Briider, [Grund zum] Zutrauen haben zum Eingang in das Heiligste durch das Blut Jesu 20 auf
einem neuen und lebenden Weg, den er uns weihte «und zum Gebrauch libergab», durch den Vorhang
[hindurch], das heifst, sein Fleisch, 21 und einen grofSen Priester (iber das Haus Gottes, 22 lasst uns
hinzutreten mit wahrhaftigem Herzen, in voller Zuversicht des Glaubens, die Herzen ‘besprengt’ [und so los]
von einem bésen Gewissen ...“

D: Fazit

. Es kann nun durchaus sein, dass der Verfasser, wenn er sonst nicht den Raucheraltar erwahnt, mit
thiimiateerion an diesen dachte.

c. Beschreibung des Dienstes des alten Bundes - Heb 9,6-10
Nach dem Heiligtum bespricht der Apostel den Dienst des alten Bundes.
I: Der Dienst im ersten Teil Heb 9,6

,Nachdem dieses so hergerichtet ist, betreten die Priester zu allen [Zeiten] das erste Zelt und verrichten
die [ihnen] aufgetragenen Dienste,...”
. Es ist der Ubliche.

. Es ist der Dienst des Priesters im Allgemeinen.
. Es ist der Dienst, der zu jeder Zeit stattfindet.

Worin bestehen die Kulthandlungen des Priesters im AT?

Seite 155 von 267



- im taglichen Versorgen des Leuchters (3Mo 24,2-4)
- in der Darbringung des taglichen Morgen- und Abendraucheropfers (4Mo 28,3)
- im wochentlich Besorgen des Schaubrottisches (3Mo 24,5-9)

Il: Der Dienst im zweiten Teil Heb 9,7

»--, aber in das zweite [Zelt] geht einmal im Jahr alleine der Hohepriester, nicht ohne Blut, das er
darbringt fiir sich selbst und des Volkes [Siinden der] Unwissenheit, ...“

Worin bestehen die Kulthandlungen des Hohenpriesters im AT?

- im Eingehen ins Allerheiligste und Darbringen des Siihnopfers (3Mo 16)
Wann und unter welchen Bedingungen durfte er das Allerheiligste betreten?
Es besteht ein Kontrast zu V. 6.

. Nur der Hohepriester hat Zugang.

. Nur einmal im Jahr

. Nicht ohne Blut

. Blut fur sich und fiir das Volk.

»e [Slinden der] Unwissenheit”:

Gemeint sind Vergehen, die aus Unwissenheit geschehen sind.

lll: Lehren, die aus obiger Beschreibung zu ziehen sind: Heb 9,8-10
. Das Reden der Schrift ist lebendiges Reden des Heiligen Geistes. Heb 9,8 A

e, WOmit der Heilige Geist dieses deutlich macht,

. Die Schrift spricht im Grunde eine deutliche Sprache. Heb 9,8 A
. Alttestamentliche Schrift spricht zur Gemeinde. Heb 9,8
. Der alttestamentliche Gottesdienst brachte nicht in die Gegenwart Gottes. Heb 9,8 M

dass der Weg ins Heiligste noch nicht offenbar gemacht ist, wahrend das erste Zelt noch Bestand hat,

. Das vordere Heiligtum war ein Gleichnis. Heb 9,9 A

welches ein Gleichnis ist fiir die vorliegende Zeit,

. Der damit verbundene Gottesdienst konnte das Gewissen nicht vollkommen machen (0. zum
Ziel fiihren) Heb 9,9.10
gemaR der Gaben und auch Opfer dargebracht werden, die den, der den aufgetragenen Dienst tut, dem
Gewissen nach nicht zur Vollendung bringen kénnen; 10 [sie beziehen sich] lediglich auf Speisen und
Getranke und verschiedene Tauchwaschungen und [auf] Verordnungen des Fleisches, auferlegt ...

V. 8:,,..., womit der Heilige Geist dieses deutlich macht, dass der Weg ins Heiligste noch nicht offenbar
gemacht ist, wahrend das erste Zelt noch Bestand hat, ...“

Was war der Sinn und Zweck der Zweiteilung des Heiligtums? Welche Bedeutung hatte der zweite Vorhang,
der das , Allerheiligste” von der ,vorderen Hitte“ trennte?

Als der Herr Jesus starb, riss dieser Vorhang von oben nach unten entzwei. (Mt 27,51)

Der Bestand des ersten Zeltes soll aufzeigen, dass der Zugang zu Gott (in die Gegenwart Gottes) nicht
moglich ist. Mehr will nicht gesagt sein. Wahrend das erste Zelt steht, gibt es einen Vorhang zwischen
beiden Zelten. Dieses zeigt: Es gibt fiir die Gottesdienst-Ubenden keinen Zugang zu Gottes Gegenwart.

Seite 156 von 267



Diese alttestamentliche Einrichtung ist ein Gleichnis auf die gegenwartige Zeit (ca. 61/62 n. Chr., also noch
vor 70 n. Chr.), in welcher immer noch der dulRere Tempel- und Priester-Kultus ausgelibt wurde. Die
Darbringenden waren im Gewissen noch immer nicht zur Vollendung gebracht. Die alttestamentlichen
Opferdinge beziehen sich auf den dulReren (diesseitigen, , fleischlichen®) Kultus.

V.9:,,..., welches ein Gleichnis ist fiir die vorliegende Zeit, gemaR der Gaben und auch Opfer dargebracht
werden, die den, der den aufgetragenen Dienst tut, dem Gewissen nach nicht zur Vollendung bringen
konnen; ...“

Inwiefern konnte der alttestamentliche (mit dem Heiligtum verbundene) Gottesdienst nicht zum Ziel
fuhren? Warum war er unvollkommen?
— Weil er die Hinzunahenden nicht im Gewissen vollkommen machen konnte:

. die den, der den Dienst tut, dem Gewissen nach nicht vollkommen machen kénnen*

Inwiefern konnte der alttestamentliche, mit dem Heiligtum verbundene Gottesdienst nicht zum Ziel
fihren? Warum war er unvollkommen?

Er konnte die Hinzunahenden nicht im Gewissen vollkommen machen.

»-. VOllkommen machen” bzw. ,,zum Ziel fihren”, ,,zur Vollendung bringen” ist hier auf das Gewissen
bezogen. Mit unvollkommenem (d. h. unreinem) Gewissen darf niemand in Gottes Gegenwart kommen
(vgl. Heb 10,2). Das Gewissen von Siinden, d. h., das Stindenbewusstsein, ist das Wissen, dass ich Stinder
bin und deshalb darf ich nicht in Gottes Gegenwart kommen. Mit unvollkommenem (d. h.: unreinem)
Gewissen darf sich niemand in Gottes Gegenwart aufhalten.

V. 10:,,... [sie beziehen sich] lediglich auf Speisen und Getrdanke und verschiedene Tauchwaschungen und
[auf] Verordnungen des Fleisches, auferlegt bis auf die Zeit des Ins-Rechte-Bringens.”

Heb 9,9 deckt auf, dass sich Heb 9,8 auf die den Lesern vorliegende Zeit bezieht und ein Gleichnis fiir eben
diese Zeit ist. ,Noch nicht offenbar gemacht” bezieht sich nicht auf die ganze damalige Welt um 60 n.Chr.,
sondern auf die am Judentum festhaltenden Juden.

— Der Weg ins Heiligste ist offenbar, seit Christus das Erldsungswerk vollbracht hat (Heb 9,24). Den Juden
damals stand das erste Zelt im Weg, sodass sie Christus, den Weg, nicht sehen konnten. (Heb 9,8)

. Eine neue Zeit war bereits angesagt. Heb 9,10 E

Diese Dinge waren auferlegt
,bis auf die Zeit des Ins-Rechte-Bringens”.

Die Zeit des Ins-Rechte-Bringens war initiiert worden durch Golgotha, aber noch nicht abgeschlossen.
Solange der Tempelkultus noch aufrecht war (bis 70 n. Chr.), war das Ins-Rechte-Bringen noch nicht
abgeschlossen, da der alttestamentliche Kultus parallel lief.

Der Tempeldienst, der damals noch bestand, war zu jener Zeit nicht ein Hindernis, ins wahre (geistliche)
Heiligtum einzutreten (was man durch Bekehrung zu Christus jederzeit konnte), sondern lediglich ein
Hinweis darauf, dass im alttestamentlichen Kultus der Weg zu Gott nicht frei war, d. h., dass man auf
diesem Wege nicht in die Gegenwart Gottes kommen konnte.

. auferlegt bis auf die Zeit des Ins-Rechte-Bringens.“

Flir wie lange hatte Gott diese ,Gottesdienstordnung” vorgesehen?
Bis Christus kam. Aber Gott wartete noch mit der duBerlichen Abschaffung der alten Ordnung (70 n. Chr.),
weil er den Juden noch Gelegenheit geben wollte, BulRe zu tun (2Petr 3,8.9).

Seite 157 von 267



2. Christus geht ein in das hohere Heiligtum. - Heb 9,11-14

V. 11: , Aber Christus, gekommen als Hohepriester der guten Dinge, die kommen <sollten, [ging ein]
vermittels des groBeren und vollkommeneren Zeltes, eines nicht mit Hinden gemachten, das heif3t, nicht
von dieser Schopfung, ...

Er will zeigen, dass Christus ein dienender Hohepriester in einem héheren Heiligtum ist

Zuerst hat er in Heb 9,1-10 den Vorldufigkeitscharakter des alttestamentlichen Heiligtums und Dienstes

geschildert; jetzt zeigt er, wie Christus in das hohere Heiligtum einging.
Es besteht ein Kontrast zum atl. Priesterdienst.

Wo? (V. 11)

Der Hohepriester ging in ein irdisches Heiligtum.

Was? (V. 12)

Mit tierischem Blut.

Wann? (V. 12M)

Der Hohepriester musste es jahrlich tun.

Mit welcher Wirkung? (V. 12-14)

Die Reinigung war eine kultische und betraf den duReren Menschen (,,Fleisch”, V. 13)

Der Hohepriester musste fir sich selbst auch Opfer bringen, weil er fehlerhaft war. (V. 14)

a. Zuerst wird der in den Himmel eingehende Christus beschrieben. - Heb 9,11.12

»Aber Christus, nachdem er aufgetreten war als Hohepriester der guten Dinge, die kommen sollten,
vermittels des gr6Beren und vollkommeneren Zeltes, eines nicht mit Hinden gemachten, das heif$t, nicht
eines von dieser Schopfung, 12 noch vermittels Blut von Ziegen und Kalbern, aber vermittels des eigenen
Blutes, ging ein, ein «fiir alle> Mal in ,das Heilige’, nachdem er eine ewige Erlosung zuwege gebracht
hatte”.

. Wie wird er gekennzeichnet? Heb 9,11 A

. Als Messias.

. Als Gekommener, Erfillender

. Als Hohepriester des Verheilenen

Die ,kinftigen Guter” (vgl. Heb 2,5; 6,5; 10,1; 13,14) sind das ewige Erbe, das (erst in der Zukunft
vollendete) Heil.

. Wie ging er in das hohere Heiligtum ein? Heb 9,11.12

. Vermittelst eines groReren und vollkommeneren Zeltes: V. 11M
. Vermittelst besseren Blutes: V. 12
. Ein fir alle Mal: d. h.: fir immer. V. 12M

Er sitzt nun dort. Er ist nicht ein kurz Verweilender, er hat sich niedergelassen. Er ist nicht ein dort
Stehender (vgl. Heb 10,11-12), dienender, sondern einer, der sein Werk vollbracht hat. Er sitzt fir immer.

. Wann ging Christus in das hohere Heiligtum ein? Heb 9,12 E

»e. Nachdem er eine ewige Erlésung zuwege gebracht hatte”.

Seite 158 von 267



b. Dann wird eine wichtige Schlussfolgerung gezogen. - Heb 9,13.14

e, denn wenn das Blut von Stieren und Ziegen und die Asche eines Rindes, auf Verunreinigte gesprengt,
zur Reinheit des Fleisches heiligt, 14 wie viel mehr wird das Blut Christi, der durch einen ewigen Geist
sich selbst ohne Flecken Gott darbrachte, euer Gewissen reinigen von toten Werken, um dem lebenden
Gott den aufgetragenen Dienst zu leisten.”

. Die Schlussfolgerung geht aus von den Gegebenheiten im alten Bund. Heb 9,13

»--, denn wenn das Blut von Stieren und Ziegen und die Asche eines Rindes, auf Verunreinigte gesprengt,
zur Reinheit des Fleisches heiligt, ...“

Es war Tierblut. Das kann aber nicht wirklich das Gewissen reinigen. Das reinigt die kultisch Verunreinigten
nur ,,zur Reinheit des Fleisches”, d. h.: so dass sie irdisch (was das diesseitige Leben betrifft) rein werden,
d. h. sie diirfen dann am diesseitigen religiosen Leben wieder teilnehmen, wovon sie sonst ausgeschlossen
waren.

... die Asche eines Rindes“:

4Mo 19,2.9: ,Dieses ist die Satzung der Weisung, die Jahweh geboten hat, indem er sagte: ,Rede zu den
Séhnen Israels, dass sie dir eine rote junge Kuh bringen, ohne Fehl, an der kein Gebrechen ist, auf die kein
Joch gekommen ist; ... 9 Und ein reiner Mann soll die Asche der jungen Kuh sammeln und sie aufserhalb des
Lagers an einen reinen Ort schiitten, und sie soll fiir die Gemeinde der S6hne Israels aufbewahrt werden
zum Wasser der Reinigung.“ Es ist eine Entstiindigung.

. Die Schlussfolgerung beruht auf dem, was am Kreuz geschah. Heb 9,14 A

Mit V. 14 kommen wir zum Hohepunkt des Briefes.

-, Wie viel mehr wird das Blut Christi, der durch einen ewigen Geist sich selbst ohne Flecken Gott
darbrachte, euer Gewissen reinigen von toten Werken, um dem lebenden Gott den aufgetragenen Dienst
zu leisten.”

Was geschah?
. Christus, im Gegensatz zu den Tieren, die zu leiden gezwungen waren, opferte sich selbst in Freiwilligkeit.
.. Wie viel mehr wird das Blut Christi, der ... sich selbst Gott darbrachte ...

. Er brachte ein Opfer ohne jeglichen Flecken, das also als ein stellvertretendes galt.
... der ... sich ... ohne Flecken darbrachte ...“

. Er opferte sich ,,durch den ewigen Geist.”
e, der sich durch einen ewigen Geist ... darbrachte:

D. h., durch den Geist, der ein ewiger war und von dem er sich abhangig gemacht hatte.
Wie schwer der Weg zum Kreuz war, zeigt das Erlebnis im Garten Gethsemane (Vgl. Heb 5,7.) Aber mit Hilfe
des Geistes Gottes war er bereit, sich zu opfern.

Denken wir auch an messianische Stellen wie Jes 50,6.7.9:

»Ich bot meinen Riicken den Schlagenden und meine Wangen den Raufenden, mein Angesicht verbarg ich
nicht vor Schmach und Speichel. 7 Aber mein Herr, Jahweh, hilft mir. Darum bin ich nicht zuschanden
geworden. Darum machte ich mein Angesicht wie einen Kieselstein und wusste, dass ich nicht wiirde
beschdmt werden. ... 9 Siehe, mein Herr, Jahweh, wird mir helfen.”

Seite 159 von 267



. Gott war es, dem das Opfer dargebracht wurde;
. der Sohn Gottes, der Messias, war es, der das Opfer darbrachte;
. durch den Geist Gottes bekam er die Kraft zur Aufopferung und die Kraft zur Auferstehung.

. Die Schlussfolgerung enthalt eine groRe VerheiBung.

-, Wie viel mehr wird das Blut Christi ... euer Gewissen reinigen”

Reinigung wird verheien.

. Das Gewissen wird gereinigt. Man wird von dem bdsen Gewissen befreit.
Der heiligste Gott nahm also das Opfer an. So geschieht in der Tat Verséhnung.

Wie wird man vom bdsen Gewissen befreit?

Durch ,, das Blut Christi”.

Vgl. 1Joh 1,7.9.

Vgl. Heb 10,22:,,... die Herzen ‘besprengt’ [und so los] von einem bésen Gewissen und ‘den Leib
gewaschen mit reinem Wasser’.”

Wenn es heil3t, dass fur das Hinzutreten nicht nur eine Besprengung der Herzen (mit dem Blut Christi),
sondern auch eine Waschung des Leibes ,,mit reinem Wasser” notig ist, so ist diese Symbolsprache fiir
vollige Vergebung. Jesus Christus hatte auch von ,,Wasser”, gesprochen, z. B. Joh 3,5; 13,8-11; 15,3; vgl. Tit
3,5; Eph 5,26; Off 1,5; 7,14.

Und wer ein gutes Gewissen hat, wer durch Christi Blut gereinigt ist, lasst sich mit physischem Wasser
taufen. 1Petr 3,20 E.21:,,... durch Wasser hindurch gerettet, welches [als] Abbild auch uns nun bewahrt
cund rettet», [als] Taufe, nicht ein Entfernen des Schmutzes am Fleisch, sondern eine verpflichtende
Erklérung eines guten Gewissens, an Gott [gerichtet], ...”

Der physische Tod ist etwas Schlimmes. Einen toten Leib, eine Leiche zu berihren, ist etwas Ekelhaftes.
Wer sie berlihrt, ist kultisch verunreinigt und darf im religiésen Leben nicht in Gottes Gegenwart kommen.
Aber es gibt Schlimmeres als das: geistlichen Tod. Dieser macht ganzlich unfahig, Gott anzubeten, denn der
Mensch ist Fleisch, Gott aber ist Geist. Und die ihn anbeten, missen ihn im Geist und in Wahrheit anbeten.
(Vgl. Joh 3,6; 4,24.)

Heb 9,14: ,,..., wie viel mehr wird das Blut Christi, der durch einen ewigen Geist sich selbst ohne Flecken
Gott darbrachte, euer Gewissen reinigen von toten Werken, um dem lebenden Gott den aufgetragenen
Dienst zu leisten.”

Freimitig diirfen wir kommen und diirfen einen ungetriibten Zugang und Gemeinschaft im Allerheiligsten
genielen.

Es gibt eine grundsatzliche Gewissensreinigung. Um diese geht es hier. 1Kor 6 11

Es gibt auch eine tagliche Gewissensreinigung. Manchmal befinden wir uns in einer Situation, wo unser
Denken und Gewissen beschmutzt ist — von einer falschen Reaktion, von sonst einer siindigen Handlung
oder einfach vom Schmutz der uns umgebenden Welt: von Woértern, die wir horten, oder von Dingen, die
wir zu Gesicht bekamen und die so unser Inneres beschmutzen. Dann flihlen wir uns ungeeignet zu Gott zu
treten, ihn anzubeten und ihm zu dienen. Was sollen wir tun?

Zweierlei:

Mt 5,23.24 sagt der Herr Jesus, dass, wenn jemand wegen uns verletzt ist und etwas gegen uns hat, weil
wir uns falsch benommen haben, wir zu ihm gehen und die Sache in Ordnung bringen sollen.

Und in 1Joh 1,9 heiRt es, dass wir Gott unsere Siinden bekennen sollen. Das Blut Christi wird uns reinigen.
Das ist die tagliche Reinigung.

Seite 160 von 267



Die Reinigung ist eine Reinigung von toten Werken.

Tote Werke sind solche, die in der Entfremdung von Gott getan wurden. Sie entspringen dem Bemiihen des
Menschen, sich mit Gott zu verséhnen. , Tot” sind sie, weil sie nicht aus dem neuen Leben heraus
entwachsen sind und weil sie nicht Lebensfrucht hervorbringen. Es entsteht keine Frucht fiir das ewige
Leben.

Die Gewissensreinigung betrifft in erster Linie unsere Heilswende, darf aber bis ans Lebensende in
Anspruch genommen werden.

. Die Wahrheit der Schussfolgerung fuhrt den Leser in eine entsprechende Verantwortung:
Heb 9,14 E

,um dem lebenden Gott den aufgetragenen Dienst darzubringen”:

. Die Reinigung des Gewissens weckt die Willigkeit und Freudigkeit, dem lebenden Gott zu dienen.

. Der Dienst ist ein obliegender Dienst.

. Der atl. Priester hatte einen ihm obliegenden, aufgetragenen Dienst. Auch wir haben einen. Es geziemt
sich fur uns, dass wir Gott dienen, denn

Gott ist es wiirdig.

Und wir sind ihm diesen Dienst schuldig. Rém 12,1

. Eine tabellarische Gegentuiberstellung Heb 9,11-14

Alter Bund Neuer Bund
Der Ort Irdisches Zelt 9,1.11 Himmel 9,11.24
Das Eintreten Oft 9,12 Einmal 9,12
Das Mittel Blut von Tieren, Christi eigenes Blut 9,12

Aschenwasser 9,12

Das Opfer Eines fiir die eigenen Eines Ohne Tadel 9,14
Siinden 9,7ff

Die Auswirkung Zeremonielle Reinigung Reinigung des Gewissens
= Reinheit des Fleisches 9,14
9,13

Die Auswirkung Keine Erlésung, kein Ewige Erlosung 9,12,
vollkommenes Gewissen vollkommenes Gewissen

Anbetung? Physischer Tod Geistlicher Tod Eph 2,1 —>
verunreinigt (Leiche) 4Mo  Keine Anbetung mdglich.
19 — Keine Anbetung (Der Mensch ist Fleisch,
moglich. Joh 3,6, Gott aber ist Geist

Joh 4,24

Seite 161 von 267



G. Christus ist Hohepriester mit einem besseren Opfer. - Heb 9,15 - 10,18

1. Die Notwendigkeit des Opfertodes Christi im Blick auf das Erbe - Heb 9,15-28
a. Ein Riickblick - Heb 9,15; 9,11-14

. Hauptgedanke: Heb 9,15

»Und deswegen ist er Mittler eines neuen Bundes”

. Weswegen? Heb 9,11-14

- Weil er mit besserem Blut ins Heiligste einging.
- Weil dieses Blut reinigt

. Wovon ist er Mittler?

Mittler eines neuen Bundes

b. Das neue Thema - Heb 9,15

,»Und deswegen ist er Mittler eines neuen Bundes”

Mit welcher Absicht ist er Mittler?

. Um ein Erbe zu vermitteln.

- Wann?

-Wem?

- Welches? Das verheiRene, ewige. Das himmlische Land, die Stadt.

Heb 9,15: .. auf dass, nachdem ein Tod geschehen war zur Erlésung <von> den Ubertretungen unter dem
ersten Bund, die, die gerufen worden sind, die VerheiBung des ewigen Erbes empfangen mochten; ...“

Was also ist mit Abraham und Mose? Werden sie das verheillene ewige Erbe erlangen? Und was ist mit den
Vorfahren, die vor Christi Zeit gelebt haben? Sind sie alle verloren?

Nein, Gott gab ihnen Vergebung aus seiner Gnade und Barmherzigkeit heraus. Denn dem Demdiitigen gibt
Jahweh Gnade.

Rom 3,24-26: ,sie werden geschenkweise gerechtfertigt <durch» seine Gnade, durch die Erlésung, die in
Christus Jesus ist, 25 den Gott (sich» darstellte als Stiihnung durch den Glauben — durch sein Blut — zum
Erweis seiner Gerechtigkeit wegen des Hinweggehens (iber die zuvor geschehenen Siinden 26 in der
Zurlickhaltung Gottes, im Blick auf die Erweisung seiner Gerechtigkeit in der gegenwdirtigen Zeit, um
gerecht zu sein und zu rechtfertigen den, der des Glaubens an Jesus [ist].”

Das alttestamentliche Opferdarbringen brachte nicht selbstverstandlich Vergebung mit sich. Wer im AT
ohne wirkliche Reue und BuBe Opfer darbrachte, dessen Opfer wurde von Gott nicht angenommen. Eine
entsprechende Herzenshaltung war auch im Alten Testament Bedingung.

Amos 5,21.22: ,Ich hasse, ich verschmdhe eure Feste, und eure Festversammlungen mag ich nicht riechen,
22 denn wenn ihr mir Brandopfer und eure Speisopfer opfert, habe ich kein Wohlgefallen daran; und das
Friedensopfer von eurem Mastvieh mag ich nicht ansehen.”

Wer unbeschnittenen Herzens ist, dessen Opfergottesdienst ist nichts. Seine Slinde bleibt. Er geht verloren.
Jer 9,25 (andere Ubersetzungen: 9,26): ,,das ganze Haus Israel ist unbeschnittenen Herzens.“

c. Die Notwendigkeit eines Opfertodes bei der BundesschlieBung - Heb 9,16.17

16 denn wo ein Bund [vorliegt], ist es notwendig, dass [der] Tod des sich Verbiindenden erbracht wird,
17 denn ein Bund wird Uber toten [Opfern] bestatigt, da er niemals in Kraft tritt, wenn der sich
Verbiindende ‘/ebt’

d. h.: wenn kein stellvertretendes Opfer fir den sich Verbiindenden dargebracht wird.

Seite 162 von 267



o

Da die Tieropfer den Tod des BundesschlieRenden darstellen, bedeutet ,,wenn der sich Verbiindende lebt
hier:
»wenn kein [stellvertretendes] Opfer fiir den sich Verbiindenden dargebracht wird“.

Frage: Bund oder Testament?

Soll das griech. Wort diatheekee mit ,Bund” (ibersetzt werden oder mit , Testament“?

Von dieser Frage hangt so manches ab. Die Frage entsteht, weil beide Worter dasselbe griech. Wort
diatheekee Gbersetzen. Denkt man nur an diese beiden Verse, so scheint , Testament” das Wort zu sein,
das die Argumentation verlangt. Doch steht dem einiges im Wege. In allen sonstigen neutestamentlichen
Vorkommpnissen von diatheekee, sagt man, sei an einen ,Bund” gedacht. In der griech. Ubersetzung des AT
kommt das Wort reichlich vor, und zwar im Sinne eines Bundes, sei er einer mit Gott oder einer zwischen
Menschen. In dem Hebraerbrief baut der Apostel auf atl. Bundesstellen auf, besonders auf Jer 31,31-34.
Zu beachten ist im Besonderen, dass unmittelbar nach V. 18, der Apostel wieder an einen Bund denkt. Die
flinf Worter, die jeden der Verse 9,15-19 einleiten (,,Und deswegen”, ,denn”, ,denn”, , daher”, ,denn®),
zeigen, dass hier eine Argumentation durchgezogen wird.

Unmittelbar vor und nach den Versen 16 u. 17 steht der Bundesgedanke in Verbindung mit einem
gewaltsamen Tod. Dazwischen sollte der Apostel unvermittelt an einen natirlichen denken?

Man darf auch nicht vergessen, dass unsere Auffassung von einem Testament im Sinne einer
Willensverfligung in Israel so gut wie unbekannt war. Der Apostel setzt aber bei seinen Lesern
Bekanntschaft mit der Materie seiner Beweisfiihrung voraus. Unter Juden, Griechen und Romern war es
Brauch, bei einer BlindnisschlieRung Tieropfer zu bringen, die den Tod der BundesschlieBenden darstellten.
Das auf das Blut und das Volk gesprengte Blut war ein Zeichen. Man sagte damit aus: ,Gott, mdge uns
toten, wenn wir die Bundesvereinbarungen nicht halten!”

Mit diesen Gedanken im Auge kdnnten die Verse 16-18 wie folgt wiedergegeben werden:

... denn wo ein Bund [vorliegt], ist es notwendig, dass ein [gewaltsamer] Tod des sich Verbiindenden
[von einem Opfer] erbracht wird, denn ein Bund wird tiber toten [Opfern/Opfertieren] bestatigt, da er
niemals in Kraft <tritt>, wenn der sich Verbiindende ‘lebt’ (d. h., wenn kein Opfer zugunsten des sich
Verbiindenden dargebracht wird); daher auch der erste [Bund] nicht ohne [Opfer-]Blut <bestétigt und»
geweiht worden ist ...

Vincent: Wenn [der Autor] hatte sagen wollen: ‘es ist notwendig, dass der Verfligende stirbt’, hatte er
dieses besser durch Verwendung des Wortes ginesthai ausdriicken kénnen: ‘Es ist notwendig, dass der Tod
des Verfligenden stattfindet’; aber was er sagen wollte, war, dass es notwendig war, dass der Verfligende
[des Bundes] in einem stellvertretenden [Opfer] sterbe; d. h.: dass fir ihn der Tod durch ein Tieropfer
getragen, (d. h. Gbernommen o. erbracht) werde.

Ubersetzten wir mit ,Testament”, wiirde es bedeuten, dass der Tod des Verfiigenden selbst gemeint ist -
wofir das im griech. Grundtext verwendete thanaton pheresthai [,,ein Tod wird getragen®, V. 16] ein sehr
ungewohnlicher und ungeschickter Ausdruck ware. (Erg. in Eckkl. v. Verf.)

d. Die Notwendigkeit eines Blutopfers in Bezug auf die irdischen Dinge (das ird. Heiligtum) -
Heb 9,18-23 A

»---; daher auch der erste [Bund] nicht ohne Blut <bestatigt und> geweiht worden ist, 19 denn nachdem
von Mose dem Gesetz entsprechend jedes Gebot dem ganzen Volk gesagt war, nahm er das Blut der
Kalber und Ziegenb6cke mit Wasser und Scharlachwolle und Ysop und besprengte sowohl das Buch
selbst als auch das ganze Volk und sagte: 20 ,Dieses ist das Blut des Bundes, dem Gott euch
verpflichtete.’

Die Notwendigkeit eines Blutopfers wird im ersten Bund geschildert. Beachten wir Folgendes:

- Die Wahl des Wortes ,,Blut” statt ,Tod“, wie in den V. 15-17. Beim Opfer handelt es sich um ein Toten, ein
Richten.

Seite 163 von 267



- ... auch der erste Bund”.

- ... bestatigt und geweiht” (d. h.: auf rechtskraftige Weise eingefiihrt)

- ,Buch”und ,Volk“ (V. 19 E): Tod des Verfligenden zugunsten der ,Familie”
- V. 20: Der Tod verpflichtet.

Heb 9,21: Auch das Zelt und alle Gerate des Dienstes besprengte er in gleicher Weise mit dem Blut.

Der ,Raum des Gottesdienstes” wurde gereinigt.
V. 22: Und fast alles wird mit Blut gereinigt, dem Gesetz entsprechend, und ohne Blutvergief3en

geschieht nicht Vergebung.

»,Vergebung”. Es geht um Siinde. Daher Gerichtstod.
V. 23: [Es war] also notwendig, dass die <bildhaften> Darstellungen der Dinge, die in den Himmeln sind,

durch solche [Mittel] gereinigt werden [sollten], ...“

Warum am ersten Bund gezeigt?

Es geht um mehr als ein Testament. Es geht um einen Bund.

V. 18-22: Warum fordert Gott Blut? — Das Blut stimmt Gott gnadig, es erwirkt Sihne.
— Antwort: 3Mo 17,11.

e. Die Notwendigkeit eines besseren Opfers in Bezug auf die himmlischen Dinge (das
himmlische Heiligtum) - Heb 9,23-28

I: Christi besseres Opfer ist notig zur Reinigung der himmlischen Dinge. Heb 9,23

»[Es war] also notwendig, dass die <bildhaften> Darstellungen der Dinge, die in den Himmeln sind, durch
solche [Mittel] gereinigt werden [sollten], die himmlischen selbst aber durch bessere Opfer als diese, ...“

Riggenbach (bei Zahn): ,Das irdische Heiligtum bedurfte nicht blof} wegen seines Ursprungs einer Reinigung
(2Mo 29,36.37; 3Mo 8,15), sondern auch darum, weil es, inmitten eines slindigen Volkes befindlich,
bestiandig von der Siinde derer, die in ihm ein- und ausgingen, verunreinigt wiirde (2Mo 30,10; 3Mo
16,16.19).

In Analogie hierzu kann insofern auch von einer Reinigung des himmlischen Heiligtums geredet werden, als
dieses den Siindern zugdnglich gemacht werden soll und also durch ihre Unreinheit notwendig befleckt
werden misste, wenn nicht durch ein vorhergehendes Opfer die Sinde gesihnt und ihrer befleckenden
Wirkung beraubt wiirde. Es handelt sich also in diesem Fall nicht um die Beseitigung einer bereits
vorhandenen, sondern um die Abwehr einer drohenden Verunreinigung. Das Mittel hierzu ist ... das Opfer
Christi ...”

2Mo 30,10: ,,Aaron soll einmal im Jahr fiir dessen Hérner Siihnung tun mit dem Blut des Siindopfers ...“
3Mo 16,16.18-20. ,,... und er tue Siihnung fiir das Heiligtum wegen der Unreinheiten der S6hne Israels und
wegen ihrer Ubertretungen, nach allen ihren Siinden. Und ebenso soll er fiir das Zelt der Begegnung tun,
das bei ihnen weilt, inmitten ihrer Unreinheiten. ... 18 Und er soll hinausgehen zum Altar, der vor Jahweh ist,
und Siihnung fiir ihn tun. Und er nehme vom Blut des Stieres und vom Blut des Bockes und tue es an die
Hérner des Altars ringsum, 19 und er sprenge von dem Blut mit seinem Finger siebenmal an ihn und reinige
ihn und heilige ihn von den Unreinheiten der S6hne Israels. 20 Und hat er die Siihnung des Heiligtums und
des Zeltes der Zusammenkunft und des Altars vollendet, so soll er den lebenden Bock herzubringen.

Lenski:

,Die Blut-Reinigung des Heiligtums bringt es in den Zustand, Siindern zur Verfligung zu stehen, ohne
dadurch (selbst) verunreinigt zu werden. Daher war Blut notwendig fiir beide Heiligtimer, sowohl fiir das
irdische wie fiir das himmlische. Der Ausdruck ,,Heiliges” (Hagia; auch in V. 24 verwendet) zeigt dies an.
Wenn die Leser Blut und Opfer im irdischen Zelt sehen als eine gottliche Notwendigkeit, so miissen sie nicht
einen Fehler darin finden, wenn sie Christus am Kreuz sehen, welches ein besseres Opfer ist, eines, dass ein
weit besseres Blut hat und die wahre Siihnung im himmlischen Heiligtum (Hagia) vollbringt.”

Seite 164 von 267



. Wir merken uns V. 15 E u. 23 A:

Es handelt sich hier um einen Hebraismus: ,,unrein® heil$t ,,unzugénglich”; , reinigen” ist , heiligen”; ,,sich
reinigen” ist ,sich trennen”, namlich vom Schmutz der Siinde. Gott ist heilig, d. h., er ist sich selbst
zugeordnet, abgesondert von jeglichem Bdsen. Wer nun heilig ist, ist Gott zugeordnet und dabei von Siinde
abgesondert. Gott hat uns fir sich in Beschlag genommen. Wenn irdische Dinge geheiligt wurden, wurden
sie nicht in sich selbst gereinigt, sondern sie wurden Gott geweiht, das heilt, vom bisherigen (allgemeinen)
Gebrauch getrennt.

Es geht in Heb 9,23 um die Frage: Wer darf in das himmlische Heiligtum, in die Gegenwart Gottes, gehen?
Zur Zeit des alten Bundes durfte das nur der Hohepriester. Christus ist unser Hohepriester.

Er ging ins himmlische Heiligtum und , reinigte” es durch sein Blut. Fir wen? Fir uns! Wenn himmlische
Dinge durch Christi Blut gereinigt werden, ist dies nicht im Sinne von ,, waschen” zu verstehen, sondern es
geht um uns: diese Dinge werden fiir uns ,rein”.

Der Himmel ware fir uns gesperrt geblieben, ,,unrein”, d. h. unzuganglich, verboten. Wir hatten nicht
eingehen dirfen, hatte Christi Blut ihn nicht fiir uns zuganglich gemacht.

Wir fassen zusammen:

Im Alten Bund konnte man nicht im irdischen Heiligtum den Priesterdienst ausiben, ehe es durch Blut
geheiligt wurde (denn in dieses Heiligtum wiirden siindigen Menschen eintreten).

Im Neuen Bund kann man nicht im himmlischen Heiligtum den Priesterdienst ausiiben, ehe es durch Blut
geheiligt wird (denn in dieses Heiligtum wiirden siindige Menschen eintreten). Und die neutestamentlichen
Heiligen konnten nicht in den ,,himmlischen Dingen” dienen.

Die Parallele ist die von Mose, der das gesamte Zelt und alle Gerdte mit Blut reinigte, d. h., fiir den Dienst
zugdnglich machte, sodass nun Siinder in die Gemeinschaft mit Gott gebracht werden koénnen. (Vgl. Heb
9,13.14.)

Vgl. Heb 10,19-20: ,,Da wir also, Briider, durch das Blut Jesu [Grund zur] Freimiitigkeit haben zum Eingang in
das Heiligste 20 auf einem neuen und lebenden Wegq, den er uns weihte (6ffnete, zugénglich machte), durch
den Vorhang, das heifdt, (durch) sein Fleisch, so lasst uns hinzutreten ...!”

- durch bessere Opfer”:

Warum Mehrzahl?

. Christus wurde und wird nicht mehrmals dargebracht (Siehe V. 25.26). Es gibt keine Wiederholung seiner
einmaligen Opferdarbringung.

. Der Apostel spricht allgemein. Es braucht bessere Opfer als die alttestamentlichen.

. Christus — in seinem Leibe, in seiner Person — brachte ein Opfer, das um ein Mehrfaches besser ist als alle
bisherigen Opfer.

Il. Christi besseres Opfer ist notig fur seinen Hohenpriesterdienst im himmlischen
Heiligtum. 9,24-28

Ein fiir das himmlische Heiligtum passendes Opfer 9,24

-, denn nicht in ein von Handen gemachtes Heiligstes ging der Christus ein, ein entsprechendes Abbild
des wahren, sondern in den Himmel selbst, um nun vor dem Angesicht Gottes offenbar zu werden zu
unseren Gunsten, ...“

Der Ausdruck ,,Heiligstes” (eigtl.: ,die Heiligen”, d. h.: die heiligen Bereiche; die heiligen Dinge) ist eine
Bezeichnung fiir das Allerheiligste, das innerste Heiligtum.

Seite 165 von 267



— Wie kann ich sicher sein, dass Gott meine Siinden nicht doch noch im Gericht zur Sprache bringen wird,
und ich nicht doch noch als Siinder vor Gott stehen werde?

Unser Herr erstand vom Tod, fuhr auf zum Himmel, kam vor Gottes Angesicht. Und Gott liel3 ihn zu seiner
Rechten sitzen. Christus wurde angenommen, weil er vollkommen war.

,Ja”, sagen wir, ,der Herr Jesus hat es schon. Gott hat ihn angenommen, weil er vollkommen war. Aber
wir? Wir sind nicht vollkommen!“

Was sagt V. 24? Christus ging nicht um seiner selbst willen in den Himmel; er ging dorthin, in die
Gegenwart Gottes, als unser Repréisentant, ,,um nun vor dem Angesicht Gottes zu erscheinen zu unseren
Gunsten”, Als der Herr Jesus in den Himmel ging, ging er als unser Stellvertreter und Anwalt dorthin. Er
erscheint vor Gott ,,zu unseren Gunsten®“.

Im AT erschien der Hohepriester im Allerheiligsten als Reprdsentant des Volkes, wahrend das Volk Gottes
draullen wartete. Wenn der Reprasentant angenommen wurde, war auch das Volk, das er vertrat,
angenommen. Wenn er verworfen wurde, war das Volk verworfen.

So ist es auch im Neuen Bund: Wenn unser Stellvertreter angenommen ist, sind auch wir angenommen.
Jesus, der Gesalbte, erscheint personlich fir mich vor Gott. Und als solchen, als meinen ganz persénlichen
Stellvertreter, hat Gott ihn angenommen.

Ein einmaliges Opfer ohne Wiederholung 9,25.26

., aUch nicht damit er sich selbst oftmals darbringe, gleichwie der Hohepriester alljahrlich in das
Heiligste eingeht mit fremdem Blut, 26 da es [in dem Fall] fiir ihn notig gewesen wiére, oftmals zu leiden
— seit Griindung der Welt. Aber nun ist er einmal gegen die Vollendung der Weltzeiten [hin] offenbar
geworden, ...

»-.. gegen die Vollendung der Weltzeiten (Aonen) [hin], ...“

Eine Weltzeit (ein Aon) kann in der Heilige Schrift auch als eine Folge von mehreren ,,Aonen” (Weltzeiten)
betrachtet werden. Vgl. Heb 1,2; 9,26; 11,3; 1Kor 2,7; 10,11; 2Petr 3,6.7.

Ein Opfer, das Siinde ganzlich wegnimmt 9,26 E-28

»um durch das Selbstopfer Siinde wegzutun. 27 Und insofern es das Los der Menschen ist, einmal zu
sterben, nach diesem aber das Gericht ist, ...

. Das Los des Menschen ist ein zweifaches (V. 27):

Sterben

Nach dem Sterben das Gericht

V. 28:,,..., so wird der Christus, nachdem er einmal dargebracht wurde, um die Siinden vieler zu tragen,

"
.

yvieler Stinden“:

Jesus Christus starb zugunsten vieler (Mt 26,28). Diese ,,vielen” sind alle. Vgl. 1Tim 2,6; 1Joh 2,2; Heb 2,9.
Rom 5,18.19: ,also dann: Wie es durch einen Fehltritt zu einer Verurteilung fiir alle Menschen [kam], so
[kommt es] auch durch die eine gerechte [Handlung] zu einer Rechtfertigung des Lebens fiir alle Menschen,
19 denn geradeso wie durch das Nichtgehorchen des einen Menschen die Vielen zu Siindern gemacht
wurden, so werden auch durch das Gehorchen des Einen die Vielen zu Gerechten gemacht werden. “

e, SO Wird der Christus, nachdem er einmal dargebracht wurde, um die Siinden vieler zu tragen, ein
zweites Mal ... erscheinen”.

Die Verse 24-28 beschreiben den wahrhaftigen Vers6hnungstag, von welchem das alttestamentliche Abbild
und Schatten war (3Mo 16). Vergleichen wir den Weg, den der Hohepriester im AT (3Mo 16) zuriicklegen
muss, mit dem Weg Christi.

Seite 166 von 267



Das gesamte Volk erlebt die Schlachtung des Opfers mit. Es sieht das geschlachtete Tier. Der Hohepriester
geht ins Zelt, verschwindet hinter dem Vorhang. Das Volk wartet. Inzwischen erscheint der Hohepriester
mit dem Opferblut vor Gott — dort im Allerheiligsten. Vor dem Allerheiligsten ist ein Vorhang. Darin sind
Cherubim eingewebt. ,Halt! Keinen Schritt weiter! Die Cherubim sind Gottes Exekutive, die Wahrer seiner
Heiligkeit. ,Halt! Hier ist der Heilige. Gottes Heiligkeit muss gewahrt bleiben.

(Vgl. 1Mo 3,24: Gott ,trieb den Menschen aus und liefs gegen Osten vom Garten Eden die Cherubim lagern
und die Flamme des kreisenden Schwertes, ...".)

Der Hohepriester steht auf dem Boden, den er vorher mit Blut besprengt hatte.

3Mo 16,14.15:,,Und er nehme vom Blut des Stieres und sprenge mit seinem Finger auf die Vorderseite des
Deckels nach Osten. Und vor den Deckel soll er von dem Blut siebenmal sprengen mit seinem Finger. 15 Und
er schlachte den Bock des Siindopfers, der fiir das Volk ist, und bringe sein Blut innerhalb des Vorhangs und
tue mit seinem Blut, so wie er mit dem Blut des Stieres getan hat, und sprenge es auf den Deckel und vor
den Deckel”.

Und er sprengt Blut auf den Deckel der Lade. Hier, zwischen den Cherubim und liber den Gesetzestafeln
will Gott sich mit dem Menschen treffen — auf der Basis des Blutes, eines Blutes, das auf den Stihnedeckel
der Bundeslade gesprengt wurde. In der Lade des Bundes, lagen die Gesetzestafeln. Das Blut deckte die
Gesetzestafeln zu. Das den Siindern verurteilende Gesetz soll nicht ausgefiihrt werden. Der Siinder soll
leben.

Ja, Gottes Gesetz war gedeckt. Der Hohepriester musste zwischen Gott richtende Gesetzesworte treten —
nicht ohne Blut. Gemeinschaft fand dort zwischen den Cherubim statt.

2Mo 25,22: ,Und dort werde ich mit dir zusammenkommen und von dem Deckel herab, zwischen den
beiden Cherubim hervor, die auf der Lade des Zeugnisses sind, alles zu dir reden, was ich dir an die S6hne
Israels gebieten werde.”

4Mo 7,89: ,,Und wenn Mose in das Zelt der Begegnung [o.: das Zelt der Zusammenkunft] hineinging, um mit
ihm zu reden, dann hérte er die Stimme zu ihm reden vom Deckel herab, der auf der Lade des Zeugnisses
war, zwischen den beiden Cherubim hervor. Und er redete zu ihm.“

Rom 3,19-26: ,Alles, was auch immer das Gesetz sagt, spricht es fiir die, die im Gesetz sind, damit jeder
Mund gestopft werde und die gesamte Welt unter das gerechte «Gerichtsurteil> vor Gott komme. 20 Darum:
Aus Werken des Gesetzes wird kein Fleisch vor ihm gerechtfertigt werden, denn durch das Gesetz entsteht
Erkenntnis der Siinde. 21 Nun ist aber, ohne Gesetz, Gottes Gerechtigkeit geoffenbart worden, bezeugt
durch das Gesetz und die Propheten, 22 Gottes Gerechtigkeit aber durch Glauben an Jesus Christus — fiir alle
und auf alle, die glauben; denn es ist kein Unterschied, 23 denn alle siindigten, und sie reichen nicht an die
Herrlichkeit Gottes heran; 24 sie werden geschenkweise gerechtfertigt <durch» seine Gnade, durch die
Erlésung, die in Christus Jesus ist, 25 den Gott <sich» darstellte als Siihnung durch den Glauben — durch sein
Blut — zum Erweis seiner Gerechtigkeit wegen des Hinweggehens liber die zuvor geschehenen Siinden 26 in
der Zuriickhaltung Gottes, im Blick auf die Erweisung seiner Gerechtigkeit in der gegenwdirtigen Zeit, um
gerecht zu sein und zu rechtfertigen den, der aus Glauben an Jesus [ist].“

Hilasteerion: Vgl. Heb 9,5 und 2Mo 25,17-22.

Das Gesetz verlangt Vollkommenheit. Nur Vollkommene diirfen in Gottes Gegenwart treten. Die Cherubim,
die Wachter der Heiligkeit Gottes, schauen von oben herab auf die Lade und die darin enthaltenen
Gesetzestafeln der Heiligkeit Gottes. Aber was sehen die Cherubim nun? Nicht die Gesetzestafeln, sondern
das Blut! DraulRen am Altar, wurde den Forderungen des Gesetzes entsprochen. Das kostbare Blut war
geflossen und in die Gegenwart Gottes gebracht worden. Das Blut des vollkommenen Lammes Jesus
Christus, das als Strafe fiir unsere Siinden vergossen worden ist, spricht nun im Heiligtum fur uns. Unser
grofRer Hohepriester hat es dorthin gebracht und hat sich fiir uns verwendet. Und er tut es immer noch. Ja,

Seite 167 von 267



der Heiligkeit Gottes ist Genlige getan. Und unser Hohepriester im Allerheiligsten sorgt dafir, dass dieses
BlutvergiefRen fir uns aufrecht erhalten bleibt.

Was tat das Volk, wahrend der Hohepriester im Allerheiligsten das Blut des Opfers vor Gott brachte und
sich fur das Volk verwendete?

Es wartete gespannt, ob Gott weiter ein Jahr mit ihnen sein und das Stihneopfer annehmen wiirde.
Nach judischer Tradition soll der Hohepriester ein Seil um die Hiifte gebunden worden sein, um ihn aus
dem Zelt ziehen zu kdnnen, falls er dort im Allerheiligsten von Gott nicht angenommen wiirde und tot
umfallen sollte.

Worauf warteten jene Hebraderchristen? Auf die Ankunft ihres groRen Hohenpriesters!

Er hatte ihnen gesagt, er wiirde aus dem Heiligtum zuriickkommen — um was zu tun?

Im AT kam der Hohepriester zurlick, um dann weiter Dinge zu tun, die mit Sinde zu tun haben: Er musste
Blut vom Stier und Blut vom Siindenbock nehmen und an die Hérner des Altars streichen und Blut
sprengen und so den Altar und das Zelt von den Unreinigkeiten der Kinder Israel heiligen. Dann musste er
seine Hande auf den Kopf des Stindenbocks legen auf ihn alle Stinden der Kinder Israel bekennen und so
die Slinden auf den Kopf des Bocks legen und ihn forttreiben — fort in die Wiste, in ein 6des Land.

Und dann musste er seine Kleider ablegen, sich baden, und seine normalen Kleider anziehen. Und danach
musste er zwei weitere Opfer darbringen, ein Brandopfer fir seine eigenen Siinden und eines fir die des
Volkes, und Stihnung tun fir sich und fiir das Volk. Und das Fett des Stindopfers musste er auf dem Altar
rauchern (3Mo 16,18-25).

3Mo 16,18-25: ,Und er soll hinausgehen zu dem Altar, der vor Jahweh ist, und Siihnung fiir ihn tun; und er
nehme von dem Blute des Stieres und von dem Blute des Bockes und tue es an die Hérner des Altars
ringsum, 19 und sprenge von dem Blute mit seinem Finger siebenmal an denselben und reinige ihn und
heilige ihn von den Unreinigkeiten der Kinder Israel. 20 Und hat er die Siihnung des Heiligtums und des
Zeltes der Zusammenkunft und des Altars vollendet, so soll er den lebenden Bock herzubringen. 21 Und
Aaron lege seine beiden Héinde auf den Kopf des lebenden Bockes und bekenne auf ihn alle
Ungerechtigkeiten der Kinder Israel und alle ihre Ubertretungen nach allen ihren Siinden; und er lege sie auf
den Kopf des Bockes und schicke ihn durch einen bereitstehenden Mann fort in die Wiiste, 22 damit der
Bock alle ihre Ungerechtigkeiten auf sich trage in ein édes Land; und er schicke den Bock fort in die Wiiste.
23 Und Aaron soll in das Zelt der Zusammenkunft hineingehen und die Kleider von Linnen ausziehen, die er
anzog, als er in das Heiligtum hineinging, und sie dort niederlegen; 24 und er soll sein Fleisch im Wasser
baden an heiligem Orte und seine Kleider anziehen; und er soll hinausgehen und sein Brandopfer und das
Brandopfer des Volkes opfern und Siihnung tun fiir sich und fiir das Volk. 25 Und das Fett des Siindopfers
soll er auf dem Altar rduchern.”

Aber Christus werde nicht wie der alttestamentliche Hohepriester erscheinen, sagt Paulus, sondern:
,ohne Bezug zur Siinde“.

Heb 9,28: ,,..., so wird der Christus, nachdem er einmal dargebracht wurde, um die Siinden vieler zu
tragen, ein zweites Mal ohne Siinde gesehen werden, zum Heil, denen, die auf ihn warten”.

Christus opferte sich im Vorhof dieser Welt als vollkommenes Schlachtopfer am ,,Brandopferaltar” auf
Golgotha.

Er stand aus den Toten auf und ging mit seinem eigenen Blut durch die Himmel hindurch in die unsichtbare
himmlische Welt zuriick, von unseren Augen verborgen.

Dort im Allerheiligsten der Gegenwart Gottes setzte er sich zur Rechten der Majestat auf den Thron, an
dem er sich fur die Heiligen verwendet. Daher ist dieser Thron die Heiligen ein ,, Thron der Gnade“ (Heb
4,16) geworden. Sie haben — durch das Blut Jesu — allezeit Freimut zum Eingang in das Allerheiligste (Heb
10,19).

Seite 168 von 267



Aber sie, jene Heiligen mussten warten, bis der hohepriesterliche Gesalbte wieder aus dem Allerheiligsten
zuriickkam — nicht um ein weiteres Slindopfer oder Brandopfer darzubringen, sondern, um sie ,,vollig“ zu
retten und in die vollendete himmlische Heimat zu fihren.

So —und da — wurde ihr Heil vollendet.

Paulus sagt, der groRe Hohepriester werde ,,ohne Siinde” und ,,ohne Bezug zur Sliinde” kommen:

»denen zum Heil, die auf ihn warten*.

Zu welchem Heil? — Dem zukiinftigen, vollendeten.
Heb 1,14 ,die im Begriff sind, das Heil zu erben”;
Heb 2,3: ,ein derart groRes Heil“

Heb 6,9: ,,das mit dem Heil <zu tun» hat”

., die auf ihn warten“:

Dieses Warten ist ein aktives, eifriges und sehnstichtiges.

Heb 6,11: , Wir begehren aber, dass jeder von euch denselben Fleifs beweise — hin zur vollen Gewissheit der
Hoffnung, bis zum Ende”

Heb 4,11: ,Seien wir also fleifig, einzugehen in jene Ruhe”

Zu den Thessalonichern hatte der Apostel gesagt, dass sie sich von den ,,von den Gétzenbildern zu Gott”
bekehrten, ,um einem lebenden und wahren Gott Sklavendienst zu leisten 10 und seinen Sohn von den
Himmeln zu erwarten, den er von den Toten erweckte, Jesus, unseren Befreier vom kommenden Zorn“
(1Thes 1,9.10).

Das neutestamentliche Volk (vor 70 n. Chr.) erwartete die Erscheinung des Hohen Priesters. Diese
Erscheinung ist fiir es eine ,,zum Heil”.

Mit dem offenbaren Gericht des Herrn Jesus Christus (lber Jerusalem und die alttestamentliche Welt) 66-
70 n. Chr. wurde fir die Glaubigen ihr Heil vollendet.

Das Kommen Christi war 66-70 n. Chr. abgeschlossen. Es ging nicht tiber die sichtbaren Ereignisse der
Zerstorung Jerusalems hinaus.

Fiir die Heiligen, die erst nach 70 n. Chr. zum Glauben kommen, ist das Heil individuell erst dann vollendet,
wenn sie zum Herrn heimgehen. Dann werden sie in das himmlische ,Jerusalem® versetzt.

Allen Menschen ist gesetzt, zu sterben, danach kommt fiir jeden einzelnen Menschen das Gericht. Ebenso
ist es auch fiir die Heiligen ab 70 n. Chr. Das Heil ist fiir sie sichtbar und uneingeschrankt erfahrbar, sobald
sie sterben und zum Herrn gehen: Der Herr war im Gericht 66-70 n. Chr. erschienen: Es war das Gericht
Uber die alttestamentliche Welt. Dieses Erscheinen zum Gericht war aber auch ein Erscheinen fiir seine
Heiligen.

Er wurde gesehen von den damals auf ihn wartenden Heiligen. lhnen erschien er zum Heil.

2. Die Notwendigkeit des Opfertodes Christi im Blick auf die Verséhnung - Heb 10,1-18

Ein fir die tatsachliche Versohnung wirksames und endgtiltiges Opfer war notwendig. Die
alttestamentlichen Opfer waren bloB Schatten und Abbild der Wirklichkeit, die kommen sollte. Sie
deuteten auf die Person und das Werk Jesu Christi hin.

Wenn ich das Bild einer Person vorziehe, wahrend die Person selbst mir gegenilibersteht, beleidige ich die
betreffende Person.

Stellen wir uns vor, ich komme nach Hause. Meine Frau steht mit ausgebreiteten Armen auf der
Turschwelle. Und ich stehe vor ihr, senke den Kopf 6ffne meine Brieftasche und betrachte das Foto meiner
Frau. Was wird meine Frau denken?

Wenn die Wirklichkeit gekommen ist, beschaftigen wir uns nicht mehr mit den Schatten und Abbildern.

Seite 169 von 267



a. Einleitendes

ey denn’:
Das Bindewort ist kleingeschrieben, denn es setzt den Satz von vorhin fort. Es besteht eine enge Beziehung

zum vorigen Abschnitt. Christus ging in das bessere Heiligtum ein und brachte ein endgiiltiges und besseres
Opfer dar, ,denn” (Heb 10,1) die alten jidischen Opfer konnten nicht im Gewissen vollkommen machen.

b. Was alttestamentliche Opfer nicht vermochten - Heb 10,1-4

»e; denn da das Gesetz einen Schatten hat der kiinftigen guten Dinge, nicht das Ebenbild selbst der
Sachen, kann es niemals mit denselben Opfern, die sie jahrlich immerfort darbringen, die Hinzunahenden
ans Ziel bringen.”

Worin zeigt sich die Schwache der atl. Opferdarbringung und der Opfer?

Jene Opfer mussten immer wieder dargebracht werden.

Warum haben die jadischen Priester immer wieder Opfer dargebracht? Warum haben sie nicht aufgehort?
Das Darbringen der Stindopfer konnte nicht das Empfinden der groRen Entfernung zwischen ihnen und
Gott wegnehmen. Im Gegenteil, es verstarkte es.

10,2: , Hatten sonst ihre Darbringungen nicht aufgehort [eigtl.: <wie> von sich aus aufgehort], weil die den
aufgetragenen Dienst Tuenden, einmal gereinigt, kein Gewissen mehr von Siinden gehabt hatten?“

Warum konnten jene Opfer die Darbringenden nicht im Gewissen vollkommen machen? Weil Tieropfer
nicht Sinden wegnehmen kénnen.

10, 3.4: ,In diesen ist jedoch alljdhrlich ein Erinnern an Siinden, 4 denn es ist unmaoglich fiir Blut von
Stieren und Ziegenbdcken, Siinden wegzunehmen.“

Diese Wahrheit wurde bereits in Heb 9,9 ausgesprochen. Dort lasen wir, dass die Gaben und Opfer den
Darbringenden ,,im Gewissen nicht vollkommen machen” konnten.

Heb 9,9: ,,welches ein Gleichnis ist fiir die vorliegende Zeit, gemal} der Gaben und auch Opfer dargebracht
werden, die den, der den aufgetragenen Dienst tut, dem Gewissen nach nicht vollkommen machen (o. zur
Vollendung/zum Ziel bringen) kénnen;“

- Z2Um Ziel bringen“ (V. 1 E):

Das Wort kann man mit ,,vollkommen machen” Gibersetzen; nur darf man es nicht falsch auffassen.
Christen sind im Charakter noch nicht ,,vollkommen gemacht”, sie sind es aber im Gewissen, sie sind im
Gewissen ,,ans Ziel gebracht”. Das Gewissen und Siindenbewusstsein ist zur Ruhe gebracht.

Wenn ein Opfer wirklich zum Ziel gefiihrt hat, dann ist das Ergebnis, dass beim Opfernden ein entlastetes
Gewissen vorhanden ist. Das war im AT aber nicht vorhanden. Der Gottesfiirchtige vor Pfingsten kam nie
wirklich zu diesem Punkt. Aber wir haben, seit wir Christi Opfer angenommen haben, ein véllig entlastetes
Gewissen.

V. 3:,,In diesen ist jedoch alljahrlich ein Erinnern an Siinden, ...“

Durch das Opfer am groRRen Verséhnungstag (3Mo 16) wurde Gottes Zorn fiir ein Jahr abgewendet. Nicht
langer. Die Israeliten hatten daher nie das Empfinden, ganz und endgliltig angenommen zu sein.

Die Frage war immer: ,,Wird Gott uns — als Volk — auch nachstes Jahr ertragen? Oder wird er uns
verwerfen?”

V. 4:,,.. denn es ist unmoglich fiir Blut von Stieren und Ziegenb6cken, Siinden wegzunehmen.“

Seite 170 von 267



Persénliche Vergebung gab es im AT:

Ps 32,1-2:,Selig der, dessen Ubertretung vergeben, dessen Siinde bedeckt wurde. 2 Selig der Mensch, dem
Jahweh Schuld nicht anrechnet und in dessen Geist kein Trug ist.”

Hier geht es um das Volk als Ganzes. Das Gottesvolk konnte nicht in Gottes Gegenwart sein und das Volk als
Ganzes hatte stets das Bewusstsein, dass es nicht endgililtig von Gott angenommen war.

- alljdhrlich ein Erinnern an Siinden, ...

»Erinnern” bedeutet, ,vor das Gedachtnis bringen”

Jer 14,10: ,50 sagt Jahweh zu diesem Volke: ,,... Jahweh hat kein Wohlgefallen an ihnen: Nun wird er ihrer
Verschuldungen gedenken und ihre Siinden heimsuchen.”

Hos 9,9: , Tief haben sie sich verderbt wie in den Tagen von Gibea. Er wird ihrer Ungerechtigkeit gedenken,
er wird ihre Siinden heimsuchen!” (Vgl. Neh 6,14; 13,29; Jer 14,10; Hos 9,9.

— ,gedenken” hier i. S. v.: ,vor sein Gedachtnis bringen”, namlich: um die Slinder zu bestrafen.

Offb 16,19: ,,Und die groRe Stadt wurde in drei Teile geteilt. Und die Stadte der Volker fielen. Und Babylon,
die GrolRe, ihrer wurde gedacht vor Gott, ihr den Weinbecher des Grimmes seines Zornes zu geben.”

Offb 18,5: ,,weil ihre Stinden bis zum Himmel folgten, und Gott gedachte ihrer Ungerechtigkeiten.”

c. Wie der Verheiflene darauf antwortet. - Heb 10,5-10

Der Apostel hat nun eine wichtige Aufgabe:

Wie kann er die Empfanger davon (iberzeugen, dass Israel mit dem urspriinglich von Gott selbst
vorgeschriebenen Opfergottesdienst aufhoren solle?

Es gab zwei Einwande gegen seine Lehre:

(1) Es steht in Gottes Wort klar und deutlich geschrieben, dass Gottes Volk diese Opfer bringen misse.
(2) Zusatzlich hatte das Volk auch ein schuldiges Gewissen. Folglich wiirde es mit den Opferdarbringungen
nicht aufhoren.

Es heillt hier nun nicht: ,Die christlichen Apostel haben gesagt, ihr misst aufhéren zu opfern.”

Nein. Er tut etwas weit Wirksameres. Er zitiert aus der jludischen Bibel —aus dem Buch der Psalmen. (Die
Psalmen wurden tiber 500 Jahre spater geschrieben als 3Mo 16. Sie waren also gleichsam ,,aktuelleres”
Wort Gottes.)

Aus Ps 40,7-9 wird klar: Tieropfer konnen Gott nicht zufriedenstellen. Um das Gewissen vollkommen zu
machen (bzw. zum Ziel zu bringen), braucht es groRere Opfer als Bocke und Stiere.

I: Der Apostel fuhrt ein Zitat an. Heb 10,5-7

Wer spricht? 10,5 A

,Darum, wenn er in die Welt kommt, sagt er: ...“

Wer ist ,,er”?
Christus. Das Firwort geht auf Heb 9,28 zurlick.

Warum spricht er? 10,5 A

,Darum ... sagt er”

Worauf weist ,Darum* zuriick? — Auf die V. 1-4.

Warum spricht er?

- weil das Volk weiterhin ein schuldiges Gewissen hatte — all die vielen Jahre hindurch
- und weil er wollte, dass dies aufhore.

Seite 171 von 267



Was spricht er? 10,5M-7

,Darum ... sagt er: Opfer und Dargebrachtes wolltest du nicht. Aber einen Leib bereitetest du mir. 6 An
Brandopfern und Opfern fiir Siinde hattest du nicht Wohligefallen.’

7 Dann sagte ich: ,Siehe! Ich komme (in der Rolle des Buches ist iiber mich geschrieben), deinen Willen,
Gott, zu tun.”“

Wann werden die Worte gesprochen?

pals er in die Welt kommt“

Woher hat der Apostel die Worte?

Wie weil’ der Apostel, was Jesus sagte? In den Evangelien sind diese Worte nicht festgehalten worden.
Der Apostel will seine Leser Uberzeugen, und das tut er am besten mit der Heiligen Schrift. Was er sagt,
stammt aus Ps 40,7-9.

Ps 40 nach dem masoretischen Text lautet:

Ps 40,7-9: ,,Opfer und Gabe hast du nicht begehrt. Ohren hast du mir zubereitet. Brandopfer und

Siindopfer hast du nicht erbeten. 8 Da sagte ich: ‘Siehe! Ich komme (in der Rolle des Buches ist iiber mich
geschrieben), 9 deinen Willen, mein Gott, zu tun; [es] ist meine Lust. Und deine Weisung ist inmitten
meines Inneren.”“

Was scheint unterschiedlich zu sein in unserem Ps 40 und dem Text im Hebraerbrief?

. Ohren und Leib. Aber dennoch stimmt: Wer das Ohr hat, hat den Leib.

Nicht ganz von der Hand zu weisen ist die Parallele in 2Mo und Jes 50:

. ,geodffnete Ohren” (Jes 50,4.5) in Verbindung mit: ,einen Leib bereitetest du mir”

Vgl. 2Mo 20: Im ersten Teil von 2Mo 20 werden die zehn Worte Jahwehs gelehrt. Im weiten Teil ist die
Rede vom Altar; der Altar ist ein Zeichen der sofortigen Flirsorge Gottes fiir die, die das Gesetz brechen.
Dann folgt in 2Mo 21 die Auslegung des Gesetzes.

Womit beginnt Gott? — Mit dem Recht fiir die Sklaven: 2Mo 21,1-6; Ps 40,7; Phil 2,5-8.

Il: Der Apostel fuhrt eine Beweisfuhrung. Heb 10,8.9

,Wenn er oben sagt: ,Opfer und Dargebrachtes und Brandopfer und Opfer fiir Siinde wolltest du nicht,
noch hattest du Wohlgefallen [daran]‘, welche dem Gesetz entsprechend dargebracht werden, 9 dann:
»Siehe! Ich komme, deinen Willen, Gott, zu tun®, [so] hebt er das Erste auf, damit er das Zweite hinstelle
«wnd einsetze».”

Der Apostel argumentiert haarscharf: Gott zeigte im AT schon, dass es nicht sein Wohlgefallen war, dass
man mit Darbringen von Tieropfern flir immer fortfahre. Der Messias sollte die Opfer ersetzen.

lll: Der Apostel zieht einen Schluss. Heb 10,10

»in welchem Willen wir Geheiligte sind durch das Darbringen des Leibes Jesu Christi ein fiir alle Mal.“
Jemanden ein fiir alle Mal reinigen, das konnten die alttestamentlichen Opfer nicht. Da die
neutestamentlichen Heiligen ein fiir alle Mal gereinigt sind, ist unter dem Neuen Bund jegliche
Wiederholung einer Opferung sinnlos und daher ausgeschlossen.

Nb: Wenn Paulus hier den Ausdruck ,vollkommen geheiligt” verwendet, miissen wir bedenken, dass das
Thema hier in Heb 10 nicht die wachstiimliche, tagliche Heiligung ist, sondern die Heiligung in der

Wiedergeburt. (Vgl. 1Kor 6,11: ,/hr wurdet jedoch gewaschen! Ihr wurdet jedoch geheiligt! Ihr wurdet

Seite 172 von 267



jedoch gerechtfertigt! — in dem Namen des Herrn Jesus und in dem Geist unseres Gottes.”) Die
Neutestamentlichen Heiligen werden im Augenblick der Wiedergeburt geheiligt.

d. Wie der Christus handelt - Heb 10,11-14
I: Wie sah die Leistung alttestamentlicher Priester aus? Heb 10,11

»uUnd jeder Priester steht und leistet den Dienst Tag fiir Tag und bringt dieselben Opfer vielmals dar,
welche niemals imstande sind, Siinden «wirklich> wegzunehmen.“
Das eine Opfer des Sohnes leistet mehr als die fritheren vielen.

Sie leisteten taglich Dienst, stehend. Sie waren nie fertig.

,steht“:

5Mo 17,12:,,... den Priester, der dasteht, um den Dienst Jahwehs, deines Gottes, dort zu verrichten”

5Mo 10,8: ,,In jener Zeit sonderte Jahweh den Stamm Levi aus, um die Lade des Bundes Jahwehs zu tragen,
vor Jahweh zu stehen, um ihm zu dienen”

5Mo 18,7:,,... und verrichtet den Dienst im Namen Jahwehs, seines Gottes, wie alle seine Briider, die
Leviten, die dort vor Jahweh stehen”

Ri 20,28: ,Pinehas, der Sohn Eleasars, des Sohnes Aarons, stand vor ihr [d. i.: der Lade] in jenen Tagen”.

Sie brachten immer wieder (vielmals) dieselben Opfer dar.

Sie waren niemals imstande, Siinden wirklich wegzunehmen.

Il: Wie sieht die Leistung des neuen Hohenpriesters aus? Heb 10,12-14
1. Er brachte ein einziges Siindopfer dar.

V. 12:,Aber er, nachdem er ein Opfer fiir Siinden dargebracht hatte, setzte sich ...“

2: Er setzte sich fiir immer zur Rechten Gottes. D. h., dieses eine Opfer gilt fiir immer.

Die (levitischen) Priester stehen und leisten Tag fiir Tag Dienst. Er aber setzte sich. Sein Sitzen ist ein
Zeichen daflr, dass sein Opfer ausreichend war und Stinde wirklich wegnahm. Er darf nun fir immer sitzen.
»setzte sich fiirimmer zur Rechten Gottes ...“

Zur Wortstellung von , fiir immer*:

Aus folgenden Griinden ist ,,fiir immer” nicht auf das ,Darbringen des Opfers” zu beziehen, sondern auf das
Sitzen zur Rechten Gottes:

(1) Es wird der Kontrast zum Stehen der levitischen Priester betont. Die Priester stehen, taglich Dienst
leistend (Heb 10,11), aber er hat sich fir immer gesetzt.

(2) Wir wiissten aus keiner anderen Schriftstelle, dass er sich ,fir immer” gesetzt hatte.

(3) ,Fur immer“ betont im Grundtext das ohne Unterbrechung Fortdauernde und wére bei einem Bezug
auf das Darbringen nicht moglich. Die Stelle kann nicht lauten: ,,nachdem er ununterbrochen ein Opfer fiir
Siinden dargebracht hatte”.

(4) Die ewige Gliltigkeit des Opfers Christi wurde bereits in Heb 10,10 herausgestellt und wird in Heb 10,14
unterstrichen. Eine Betonung der ewigen Giiltigkeit des Opfers in Heb 10,12 ware eine unnétige
Wiederholung und wiirde das Sich-Setzen zur Rechten Gottes unbetont lassen. Im Falle der obigen
Ubersetzung bekommt das ununterbrochene Sitzen eine besondere Betonung, was an der Stelle eine
wichtige und notige Aussage ist.

Seite 173 von 267



(5) Unser geliebter Herr kénnte sich nicht ,fir immer” zur Rechten Gottes gesetzt haben, wenn er nicht ein
ewiglich giiltiges Opfer vollbracht hatte. Das ewige Sitzen bedingt also vorher die Darbringung eines
ewiglich gtiltigen Opfers. Andererseits aber ware es denkbar, dass er nach Vollbringung dieses Opfers sich
immer noch nicht endgliltig als Hohepriester gesetzt hatte. D. h., wiirde man das ,fiir immer” zum
Darbringen ziehen, so bliebe die Frage, ob er sich flir immer gesetzt hatte, offen. Es kann nicht sein, dass
der Verfasser dieses offen gelassen hitte. Die Ubersetzung, bei der sich das ,fiir immer” auf das Gesetzt-
Haben bezieht, wird beiden Tatsachen gerecht (ndmlich, dass er das Opfer ein fir alle Mal dargebracht hat
und dass er sich fiir immer zur Rechten Gottes gesetzt hat), wihrend die erstere Ubersetzung (also, wenn
man Ubersetzt: ,er hat ein Opfer fir Stinden fir immer dargebracht”) jene wichtige Tatsache des Sich-
gesetzt-Habens des Herrn zur Rechten Gottes , fir immer” nicht einschlieRen wiirde.

(6) Vgl. auch Moll (bei Lange): ,,Der Parallelismus der Satze und der Gedankenfortschritt sprechen dafiir,
dass eis to di-eenekes (fiir immer) V.12 nicht zum Partizipialsatz (‘nachdem er ein Opfer fiir Siinden
dargebracht hatte'), sondern zu ekathissen ('setzte sich') gehort.

Im Zeichen einer fertigen Leistung setzte er sich und ruht nun —und zwar zur Rechten dessen, der die
Sihnung forderte.

(7) Ps 45,7-8 bestatigt, dass er flr immer sitzt: sein Thron ist ewig. ,,Dein Thron, Gott, [steht] fir immer und
ewig.” Heb 1,8: ,,Dein Thron, Gott, [besteht] in <alle> Ewigkeit.” 1,11: ,,du aber bleibst”

(8) das ,bis“ in Herr 10,13 (Ps 110) deutet keine Anderung des Sitzens an. Sein Herrschen hért nicht auf. Lk
1,33. (Thron und sitzen sind Bilder flir ewige Herrschaft)

3. Er wartet.

e Setzte sich fiirimmer zur Rechten Gottes, [V. 13] im Weiteren darauf wartend, ...“

Worauf wartete er?

(1) Sein (zur Zeit der Abfassung des Hebraerbriefes knapp bevorstehender) Sieg liber seine Feinde spricht
von der Geborgenheit der Hebrderchristen in seiner Rettung. V. 13.14

(2) ,,...«<dass und» bis seine Feinde zum Schemel seiner FiiRe gelegt werden®”.

4. Er bringt die Seinen (das Gewissen betreffend) fiir immer zum Ziel.

(1) V. 14:,,... denn mit einer Darbringung hat er fiir immer zum Ziel gebracht die, die geheiligt werden.”

(2) Heb 9,9: ,,... dem Gewissen nach nicht zur Vollendung bringen kénnen” (Heb 10,2)

(3) V. 14: ... fiirimmer zum Ziel gebracht”

(4) Die Glaubigen sind fir immer — in und mit Christus — zum Ziel gebracht. Das bezieht sich auf das
Gewissen. (Vgl. Heb 9,9; 10,1.) Durch Christi Opfer geschah eine fiir immer ausreichende Vollendung. Das
Gewissen ist flir immer entlastet. Sie diirfen nun mit gereinigtem Gewissen vor ihm leben. |hr Heilsstand ist
fertig, es bedarf keiner Erganzung mehr. In Christus haben sie tatsachlich alles. Gott sieht sie in Christus —
so vollendet wie Christus selbst.

(5) ,,... die, die geheiligt werden [wortlich: die Geheiligt-Werdenden]”

(6) Dennoch sind sie solche, die noch ,,unterwegs” sind.

(7) V. 10: Sie sind geheiligt; 1Kor 6,11.

(8) V. 14: Sie werden weiterhin geheiligt. Heb 12,14.

Wir leben in zwei Wirklichkeiten: ,in Christus” sind wir schon zu Hause, ,im Fleisch” sind wir noch
unterwegs und leben im Glauben (Gal 2,20). Durch den Glauben sind wir aufs Engste mit Christus
verbunden und stehen in ungetriibter Gemeinschaft mit ihm.

Welche werden geheiligt?

Die, die glauben.

Nb.: Wirde jemand nicht mehr glauben wollen, wiirde er nicht mehr im Genuss dieses Opfers stehen, das
fiirimmer vollkommen macht.

Seite 174 von 267



Dass Gott uns in Christus in ein wunderbares Heil versetzt hat, schlieSt nicht aus, dass wir, die wir noch
unterwegs sind in die Herrlichkeit, auf unserem Wege dennoch siindigen kénnen.

Wir erfahren im NT von vier Weisen der Heiligung:

. Christus heiligte das Volk stellvertretend durch sein Opfer. Heb 10,10

. Der einzelne Wiedergeborene wird im Moment der Wiedergeburt geheiligt. 1Kor 6,11.

. Dann folgt ein Prozess der Heiligung im Leben des Wiedergeborenen. Heb 10,14

. Zuletzt gibt es eine Vervollkommnung der Heiligung, die erst vollendet sein wird, wenn wir ihn sehen
werden. 2Kor 7,1; 1Joh 3,2.3.

e. Was der Heilige Geist bezeugt - Heb 10,15-18

»Es bezeugt uns [das] aber auch der Heilige Geist, ...“

Vorher hat der Apostel dargestellt, dass das Opfer Christi nicht wiederholt werden kann. Ebenso bezeugt
uns auch der Heilige Geist bereits in den Schriften des Alten Testaments: Namlich, dass Gott im Neuen
Bund seine Weisung in das Denken der Heiligen schreibt und die vorigen Siinden nie mehr in Erinnerung
bringen wird.

. Mit welchem Mittel bezeugt der Heilige Geist? Heb 10,15

. Mit dem Mittel der Heiligen Schrift.

»denn nachdem er zuvor gesagt hatte: ... [sagt er]: ...“

. Beachten wir die Gegenwartsform: ,bezeugt” nicht , bezeugte”. Der Heilige Geist bezeugt heute immer
noch, was er damals bezeugte.

— Wir lernen: Der Heilige Geist spricht heute immer noch — und zwar genau das, was er damals sprach.

. Die Anderung im Neuen Bund zeigt: Der Heilige Geist verfiigt iiber den alttestamentlichen wie den
neutestamentlichen Text.

. Was bezeugt der Heilige Geist? Heb 10,16

»-. Nachdem er zuvor gesagt hatte: ‘Dieser ist der Bund, mit dem ich mich nach jenen Tagen «mit> ihnen
verbiinden werde, sagt der Herr, wobei ich meine Gesetze in ihre Herzen geben werde, und in ihr Denken
werde ich sie schreiben, ...“

. Der Heilige Geist bezeugt, dass Gott — durch den Geist — sein Denken in uns gibt.

Gott schreibt die Weisung Gottes in unser Denken und erneuert es auf diese Weise. Allerdings miissen wir
zulassen, dass er uns umgestaltet. Es geschieht nicht von selbst.

Vgl. Rom 12,2:,,... und formt euch nicht nach dieser Welt, sondern lasst euch umgestalten durch Erneuerung
eures Denksinnes, um zu priifen, was der Wille Gottes sei, der gute und angenehme und vollkommene”.

Vgl. 1Joh 5,20.

. Welche Zusage (VerheiBung) gibt der Heilige Geist? Heb 10,17

,uUnd ihrer Siinden und ihrer Gesetzlosigkeiten gedenke ich keineswegs mehr.“ {Vgl. Jer 31,34.}

Wir hatten uns vorher die Frage gestellt:

Weild Gott, dass Jesus Christus fiir alle meine Siinden gestorben ist, fiir die der Vergangenheit und auch fiir
die der Zukunft?

Die Antwort war: Ja. Gott nahm ihn an —in dem Wissen, dass dieser Jesus, der Gesalbte, dort mich
personlich vertritt und fiir mich personlich dort zur Rechten der Majestat in der Hohe sitzt.

Seite 175 von 267



Darf ich nunmehr wissen, dass ich, trotz meiner vergangenen und zukinftigen Siinden angenommen bin? —
Ja! Denn Gott sagt:

»lhrer Siinden und ihrer Gesetzlosigkeiten gedenke ich keineswegs mehr.“

Das bedeutete, dass es nun fiir uns wirklich eine vollkommene Vergebung gibt. Gott bringt diese Stinden
nicht mehr vor im Gericht. Sie sind bereits gerichtet — auf Golgotha.

Frage: Wenn Jesus, der Gesalbte, fiir meine kiinftigen Stinden gesiihnt und bezahlt hat, droht mir daher
keine Strafe, wenn ich mich von Christus abwende? —

Antwort: Doch. Gott kann mir in praktischer Weise nur dann vergeben, wenn ich meine Siinden bekenne
und mich dazu stelle (mich schuldig spreche, sobald ich geslindigt habe). Wenn ich meine Siinden nicht
eingestehe, droht mir die verdiente Strafe, so wie jedem Menschen Strafe droht, wenn er sich nicht als
schuldig bekennt.

Jesus, der Gesalbte ist ja auch fiir die zukiinftigen Stinden aller Siinder der ganzen Welt gestorben und hat
dafiir bezahlt. — Droht ihnen daher keine Strafe? — Doch! Wenn sie ihre Schuld nicht einsehen und
bekennen, kénnen sie keine Vergebung erhalten.

Bedenken wir, was Gott Gber die Bedingungen der Vergebung sagt:

Mt 6,14.15: ,,Wenn ihr den Menschen ihre Ubertretungen vergebt, wird euer himmlischer Vater euch auch
vergeben. 15 Wenn ihr aber den Menschen ihre Ubertretungen nicht vergebt, wird euer Vater eure
Ubertretungen auch nicht vergeben”.

Mt 11,25.26:,,Und wenn ihr steht und betet, vergebt, wenn ihr etwas gegen jemanden habt, damit auch
euer Vater, der in den Himmeln ist, euch eure Ubertretungen vergebe. 26 Wenn ihr aber nicht vergebt, wird
euer Vater, der in den Himmeln ist, eure Ubertretungen auch nicht vergeben”.

Mt 18,34.35:,,Und sein Herr war zornig und libergab ihn den Folterknechten, bis er alles zuriickgezahlt
habe, was er ihm schuldig gewesen war. 35 Auf diese Weise wird auch mein himmlischer Vater euch tun,
wenn ihr nicht, ein jeder seinem Bruder, von Herzen ihre Ubertretungen vergebt”.

. Was ist das Ergebnis? Heb 10,18

»Wo aber eine Vergebung dieser ist, ist nicht langer Darbringen eines Opfers fiir Siinde.

Das Ergebnis ist die Aufhebung des alttestamentlichen Opfergottesdienstes. Wiirde man im Hinblick auf
diese herrliche Wahrheit dennoch einen , Opfergottesdienst” fortsetzen, so wiirde man damit die
Einmaligkeit des Opfers Christi leugnen. Das ware ein grolRes Vergehen.

Wenn die vergangenen Siinden alle wirklich ganz vergeben sind, braucht niemand mehr ein Stindopfer
darzubringen, auch nicht in einem so genannten ,,Millennium®.

. Exkurs: Was ist, wenn ich siindige und in dem Moment sterbe?

Vorbemerkung: Wir sprechen hierbei nicht von der Siinde des Abfalls.

Christi Opfer spricht fiir uns. Wir — als Glaubende — haben einen Hohenpriester, der sich fir uns verwendet.
Sein Opfer ist ein vollkommenes und brachte unser Gewissen ans Ziel. Es ist zur Ruhe gekommen, entlastet.
Wenn ein Christ slindigt, hat er einen Flirsprecher beim Vater (1Joh 2,1). Den hat er zu aller Zeit.

Wenn ein Christ slindigt, muss er aber seine Siinde eingestehen, dem Vater bekennen. Solange er nicht
bekennt, ist die Gemeinschaft mit dem Vater gestort. Er kann sie nicht mehr genieRen. Ein Fallen in eine
einzelne Siinde nimmt ihm noch nicht die Gotteskindschaft weg; sie macht ihn noch nicht zu einem
Nichtchristen. Aber sie beeintrachtigt die Beziehung zum Vater.

Es gibt zwei Arten von Treue:

(a) Grundsatzliche Treue. Z. B.: Ich bleibe meiner Frau treu.

Seite 176 von 267



(b) Treue in bestimmten Teilgebieten. Z. B.: Ich verspreche meiner Frau, den Mill hinauszutragen, dann
aber tue ich es doch nicht. Die Untreue bzgl. des Miills stort nicht die grundsatzliche Treue, aber
moglicherweise meinen Genuss der Liebe meiner Frau. Die Gemeinschaft konnte dadurch fiir eine Zeit
gestort sein.

Ahnlich war es bei den Korintherchristen. Paulus erklarte ihnen (1Kor 11,30-32):

»Deswegen sind viele Schwache und Krénkliche unter euch, und viele sind entschlafen; 31 denn wenn wir
uns selbst <in wahrer Weise> beurteilten, wiirden wir nicht ein Strafurteil bekommen. 32 Bekommen wir
aber ein Strafurteil, werden wir vom Herrn geziichtigt, damit wir nicht mitsamt der Welt verurteilt werden.”
Die Ziichtigung (hier eine Krankheit) soll dazu beitragen, dass der Betreffende BuRe tut. Tut er BuRe, wird
sein Geist an jenem Tage der Begegnung mit dem Herrn (1Kor 5,5) ,gerettet”, auch wenn er — als Folge der
Krankheit sterben sollte.

Tut er nicht BuRRe, kann es so weit kommen, dass aus einem Christen (Glaubigen) ein Nichtchrist (d. h.: ein
Unglaubiger) wird. Und Ungldaubige gehen verloren, wenn sie unbuf3fertig sterben.

1Joh 5,16-18: ,, Wenn jemand seinen Bruder siindigen sieht — eine Siinde nicht zum Tode hin —, soll er bitten,
und er wird ihm Leben geben, <solchen>, die nicht zum Tode hin siindigen. Es gibt Siinde hin zum Tode. Nicht
von solcher sage ich, dass man bitten soll. 17 Jede Ungerechtigkeit ist Siinde. Und es gibt Siinde, die nicht
zum Tode hin ist. 18 Wir wissen, dass keiner, der aus Gott geboren worden ist, siindigt, sondern der, der aus
Gott geboren wurde, bewahrt sich selbst, und der Bése tastet ihn nicht an.”

Frage: Wenn der Herr alle meine zukiinftigen Siinden trug, wie ist dann 2Kor 5,10 oder Mt 12,36
einzuordnen?

Antwort: Fir die Heiligen ist das Gericht vor dem Thron Christi nicht ein Verdammungsgericht, sondern ein
Lohn-Gericht.

2Kor 5,10:,,... wir miissen alle offenbar gemacht werden vor dem Richterstuhl des Christus, damit ein jeder
das <als Ertrag» erhalte, wohin sein Tun im Leibe fiihrte, es sei Gutes oder Schlechtes.”

1Kor 4,5: ,,Daher: Beurteilt nichts vor der Zeit, bis der Herr kommt, der auch ans Licht bringen wird das
Verborgene der Dunkelheit und offenbaren wird die Entschliisse der Herzen, und dann wird einem jeden von
Gott das Lob [zuteil] werden.”

Das Lohngericht ist eine ernste Sache. Der Herr, der so viel flir mich tat, will meine Liebe. Es schmerzt ihn,
wenn ich nicht in Heiligkeit lebe. Aber beim Gericht fir die Heiligen (Lohngericht) geht es nicht um die
Frage ,Himmel oder Holle?“, sondern um die Frage ,,Freude oder Schmach” vor dem Angesicht des Herrn.

Seite 177 von 267



II1. Teil: Heb 10,19- 13,17: Das Leben vom Glauben her

ist die einzig richtige Reaktion auf das Reden Gottes im
Sohn.
A. Festhalten und glaubend hinzutreten. - Heb 10,19-31

1. Die erste Aufforderung: Hinzutreten

a. Warum konnen wir hinzutreten?
. Wir haben Grund (o.: eine Basis) zur Freimutigkeit. Heb 10,19.20

»,Da wir also, Briider, [Grund zur] Freimiitigkeit (0.: [Grund zum] Zutrauen) haben zum Eingang in das
Heiligste durch das Blut Jesu 20 auf einem lebenden Weg, den er uns frisch [ein]weihte (0. er6ffnete;
inaugurierte), durch den Vorhang, das heiBt, sein Fleisch, ...“

Jesu Fleisch ist Jesu Leib, den er opferte. Jesu Fleisch war wie der Vorhang vor dem Allerheiligsten. Der
Vorhang ist nun nicht mehr vorhanden, denn Christus stand auf, fuhr in den Himmel und setzte sich zur
Rechten Gottes.

»--. durch den Vorhang, das heiBt, sein Fleisch*:

Wir haben , durch den Vorhang”, d. h., durch Christi Leib, den er fiir uns hingab, einen Weg direkt in die
Gegenwart Gottes, sodass wir nun durch ihn den Priesterdienst (Heb 13,14.15) austiben zu kénnen.
Wir dirfen ihm also folgen —im Geist. Wir diirfen als Priester direkt ins Allerheiligste, in die Gegenwart
Gottes, um Gott priesterlich zu dienen. Wir haben nun Zugang zu jener Welt.

. Wir haben einen groRen Priester. Heb 10,21

» - und einen groBBen Priester [haben] iiber das Haus Gottes, ...“

Bedenken wir: Auf dem Zutritt zum Allerheiligsten lag die Todesstrafe. Es gab nur eine einzige Ausnahme:
Am groBen Versohnungstag durfte ein einziger Mensch, der Hohepriester, hinzutreten — nicht ohne Blut.

Unser Hohepriester ist groR.

. Erist groR in seiner Tat. Heb 8 und 9
. Erist groB in seinem Amt. Sach 6,11-13

Unser Hohepriester ist Priester liber das Haus Gottes.

. Was ist dieses Haus? Heb 3,6
. Wie ist er Uber dieses Haus?
- als Herr
- als Helfer. Erist in der Lage zu helfen. Und er hilft gerne.

b. Wie sollen wir hinzutreten? Heb 10,22

e, l@asst uns hinzutreten ...“:

Hinzutreten bedeutet nicht bloR ,ins Gebet gehen” oder ,,in die Versammlung gehen”, sondern im
alttestamentlichen und neutestamentlichen Zusammenhang betrachtet: ins himmlische Heiligtum
eintreten, um priesterlich zu dienen.

Jesus, der Gesalbte, ist zuerst hinzugetreten und hat uns den Weg vorgezeichnet.

Seite 178 von 267



Hinzutreten bedeutet, dass wir nicht im Schattenhaften (im Rahmen des alttestamentlichen
Gottesdienstes) bleiben, nicht in der alttestamentlichen Welt leben, sondern aus der AT-Welt hinausgehen
(Heb 13,13.14) und einen dem Herrn wohlgefalligen Dienst verrichten (Heb 12,28; 13,15.16)

Warum? Weil wir einen Hohenpriester haben, der uns den neuen, frischen Weg eingeweiht hat.

Er ging als unser Vorlaufer und Anfanger voran.

Heb 6,20 (Vorlaufer): ,,wo als Vorlaufer zu unseren Gunsten hineinging Jesus, nach der Ordnung
Melchisedeks Hoherpriester geworden in Ewigkeit.”

Heb 12,2 (Anfénger): ,,... hinwegschauend auf Jesus, des Glaubens Anfiihrer und Vollender, der fir die vor
ihm liegende Freude, die Schande geringachtend, [das] Kreuz erduldete und sich gesetzt hat zur Rechten
des Thrones Gottes.”

Wir dirfen ihm auf den von ihm bereiteten Weg folgen:

Heb 13,15.16:,,Durch ihn lasst uns also allezeit <und in allem>» Gott ein Lobopfer darbringen, das ist: Frucht
von Lippen, [die] seinem Namen [Lob] bekennen. 16 Das Wohltun und das Teilhabenlassen <o.:
Anteilgeben» vergesst nicht, denn mit solchen Opfern wird Gott Wohlgefallen bereitet.”

Heb 12,28:,, Darum, da wir ein unerschiitterliches Kénigreich in Empfang nehmen, lasst uns Gnade haben,
durch die <o.: infolge welcher> wir Gott in einer [ihm] angenehmen Weise [verehrenden] Dienst verrichten
mit Scheu und gewissenhafter Haltung!“

. Mit wahrhaftigem Herzen

Wir wollen nichts spielen, nichts vorpredigen, nicht Selbstgesprache fiihren, sondern ohne Hintergedanken
ihm dienen.

Diener missen vorher gereinigt worden sein. Das Herz muss ,,wahr“ gemacht worden sein.

Wir haben nur einen einzigen Beweggrund zum Dienst: die Liebe. Wir haben keine eigenen ehrgeizigen
Ziele.

. In voller Zuversicht des Glaubens

. in vollem Glauben, in der Fille des Glaubens

(Vgl. Ewald zu Kol 2,2; S 353/4)

. voller Glaubensgewissheit, so als sahen wir den Unsichtbaren (Heb 11,27).

Lenski: ,,in voller Gewissheit, und zwar in vollem Umfang, und entsprechend der Freimutigkeit, die wir
haben (V. 19). Das, was wir haben, ist so groR und herrlich, dass uns nichts weniger als die volle Gewissheit
des Glaubens dazu bewegen soll, uns ihm im Dienst zu nahen, eines Glaubens, der sich seines Grundes
vOllig sicher ist, nicht unwissend, nicht zweifelnd, nicht von menschlichem Ehrgeiz bewegt.”

. Die Herzen ‘besprengt’ [und so los] vom bosen Gewissen

,besprengt’:

. Besprengt werden nicht Leiber, sondern ,Herzen”.

. Das Wort ,Besprengung” bezieht sich vom Zusammenhang her nicht auf Wasser, sondern auf das Blut.
Heb 9,21: ,Auch das Zelt und alle Gerdite des Dienstes besprengte er in gleicher Weise mit dem Blut.“; Heb
12,24: ,,und zu dem gesprengten Blut, das Besseres redet als Abel.”

Vgl. 1Petr 1,2.

Paulus verwendet bildhafte Sprache fiir die innere Reinigung, Slindenvergebung.

. Das Ergebnis dieser Besprengung ist ein reines, entlastetes Gewissen.

2Mo 29,21:,,Und nimm von dem Blut, das auf dem Altar ist, und vom Salbél, und sprenge es auf Aaron und
auf seine Kleider und auf seine S6hne und auf die Kleider seiner S6hne mit ihm. Und er wird heilig sein und
seine Kleider und seine S6hne und die Kleider seiner S6hne mit ihm.”

3Mo 8,30:,,Und Mose nahm von dem Salbél und von dem Blut, das auf dem Altar war, und sprengte es auf
Aaron, auf seine Kleider und auf seine S6hne und auf die Kleider seiner S6hne mit ihm. Und er heiligte
Aaron, seine Kleider und seine S6hne und die Kleider seiner S6hne mit ihm.“

Seite 179 von 267



. Den Leib ,gewaschen mit reinem Wasser*

Sowohl pavtilw als auch AoVw erinnern an die alttestamentliche Reinigung des Hohenpriesters vor der
Auslibung seines groRen Amtes: Er wurde mit Blut besprengt, 2Mo 29,21; 3Mo 8,30; und er sollte sich mit
Wasser waschen, 2Mo 40,12; 30,19; 3Mo 8,6; 16,4.24.

Lenski: Die Andeutung geht nicht weiter als die Tatsache, dass wir, wie jene jlidischen Hohepriester,
vollstdandig gereinigt werden miissen, bevor wir uns Gott und seinem himmlischen Heiligtum nahern.
2Mo 29,4:,,Und Aaron und seine S6hne sollst du herzutreten lassen an den Eingang des Zeltes der
Zusammenkunft und sie mit Wasser waschen.“

2Mo 40,12; ,,Und lass Aaron und seine S6hne herzutreten an den Eingang des Zeltes der Zusammenkunft
und wasche sie mit Wasser.”

2Mo 30,20: ,,Wenn sie in das Zelt der Begegnung [o.: der Zusammenkunft] hineingehen, sollen sie sich mit
Wasser waschen, dass sie nicht sterben, oder wenn sie an den Altar treten zum Dienst, um Jahweh ein
Feueropfer zu réuchern.”

3Mo 8,6:,,Und Mose liefs Aaron und seine Séhne herzutreten und wusch sie mit Wasser.”

3Mo 16,26: ,,Und wer den Bock fiir Asasel fortfiihrt, soll seine Kleider waschen und sein Fleisch im Wasser
baden. Und danach darf er ins Lager kommen.“

3Mo 16,4: ,Er soll einen heiligen Leibrock aus Leinen anziehen, und Beinkleider aus Leinen sollen auf seinem
Fleisch sein, und mit einem Glirtel aus Leinen soll er sich umglirten und sich einen Kopfbund aus Leinen
umbinden: Das sind heilige Kleider. Und er soll sein Fleisch im Wasser baden und sie anziehen”.

Wenn es heil3t, dass fur das Hinzutreten nicht nur eine Besprengung der Herzen (mit dem Blut Christi),
sondern auch eine Waschung des Leibes ,, mit reinem Wasser” notig ist, so ist dies eine Symbolsprache fiir
vollige Vergebung.”

Tit 3,4-6 ,,Bad der Wiedergeburt”

Joh 13,10 ,wer gebadet ist ...”

Hes 36,25.26:,,Und ich werde reines Wasser auf euch sprengen, und ihr werdet rein sein. Von allen euren
Unreinheiten und von allen euren Dreckgétzen werde ich euch reinigen. 26 Und ich werde euch ein neues
Herz geben und einen neuen Geist in euer Inneres geben.”

. Aufgrund der Heiligung anlasslich der Wiedergeburt diirfen wir hinzutreten.

. Aufgrund der Heiligung soll nun auch unser irdischer Leib Gott zum Dienst geweiht werden. Vgl. Rom
6,13; 12,1; 1Kor 6,19; 9,27.

2. Die zweite Aufforderung: Das Bekenntnis festhalten. - Heb 10,23
Diese sind eigtl. mehrere Aufforderungen, sie hangen aber zusammen (und legen V. 23 A im Einzelnen aus).
a. Was sollen wir festhalten? Heb 10,23

,Lasst uns festhalten das Bekenntnis der Hoffnung als ein nicht wankendes, denn der, der verhieB, ist
treu; ...”

,Lasst uns festhalten das Bekenntnis der Hoffnung”
Vgl. Heb 4,14: ,Lasst uns das Bekenntnis festhalten”.

Das Bekenntnis, das wir festhalten sollen, ist das Hoffnungsgut.

»als ein nicht wankendes”:

Das Bekenntnis braucht nicht zu wanken, weil die Hoffnung eine feste und sichere ist.

1Petr 3,15: ,,Den Herrn aber, Gott, heiligt in euren Herzen. Seid immer bereit zu einer Verteidigung vor
jedem, der um ceinen Grund> bittet, ein Wort lber die Hoffnung in euch, [und das] mit Sanftmut und
Furcht.”

Seite 180 von 267



2Thes 2,15: ,Steht dann also fest, Briider, und haltet die Uberlieferungen fest, die ihr gelehrt wurdet, sei es
durch Wort, sei es durch Brief von uns.”

Welche Hoffnung konkret?

Welche Hoffnung ist es, die man hier bekennen soll?

. Der Hoffnungsbegriff kommt im Brief des Ofteren vor:

... viermal vor diesem, noch einmal nach diesem, aber im allgemeinen Sinne als Gehofftes (Heb 11,1). Da er
also weder hier noch nachher identifiziert wird, fragen wir uns: Auf was geht er zuriick?

Heb 7,18.19

Das letzte Mal wurde er vor diesem in Heb 7,18.19 gebraucht: ,,... denn es geschieht einerseits ein
Aufheben des vorausgehenden Gebotes, wegen seiner Schwachheit und Unniitzlichkeit ... andererseits eine
Einflhrung einer besseren Hoffnung, durch die wir zu Gott nahen.”

Auch hier wird die Hoffnung nicht identifiziert. Allerdings befindet sich hier ein Zusatz, von dem jedoch
zunachst nicht klar ist, ob er sich auf die ,,Einfihrung” oder auf die ,,Hoffnung” bezieht. Also fragen wir uns,
ob hier eine friihere Erwahnung aufgegriffen wird.

Heb 6,18

Vor diesem befand der Begriff sich zum letzten Mal in Heb 6,18: ,,... damit wir durch zwei unabanderliche
Tatsachen, bei denen es Gott unmaoglich war zu liigen, einen starken Trost hatten, die wir flichteten und
Zuflucht fanden zu ergreifen die vorgelegte Hoffnung”.

So viel ist hier gesagt, dass sie eine ,vorgelegte Hoffnung” ist, was aber immer noch nicht allzu deutlich ist.
Greift dieser Text evtl. einen noch friheren auf?

Heb 6,11

Der nachste ware Heb 6,11: ,,Wir begehren aber, dass jeder von euch denselben Fleil} erweise — hin zur
vollen Gewissheit der Hoffnung, ...“
Auch diese Stelle lasst uns immer noch im Dunklen. Es gibt aber noch eine, die erste Erwdahnung im Brief.

Heb 3,6

Heb 3,6: ,,... aber Christus als Sohn tiber seinem Hause, dessen Haus wir sind, wenn wir nur die
Freimitigkeit und das Riihmen der Hoffnung als eine feste, eine bestatigte, bis zum Ende, bis zum Ziel,
festhalten.”

Dieses ist schon deutlicher. Die Hoffnung, d.h., der Gegenstand derselben, das Gehoffte, ist etwas, das
offenbar wird, wann immer man ans Ziel des Lebens ankommt.

Die Stelle dirfte zurtickgehen auf den Ruf in Heb 3,1: ,,... weswegen, heilige Briider, Teilhaber am
himmlischen Ruf ...

Nach den Schriften des Apostels Paulus sind das, wozu wir gerufen werden, und der Gegenstand der
Hoffnung dasselbe. Um aber noch grofRere Klarheit zu bekommen, setzen wir unsere Untersuchungen fort.
Das Wort ,,weswegen” weist uns in das vorige Kapitel, das Wort ,Teilhaber” in die Thematik.

,Teilhaber am himmlischen Ruf“ sagt er nicht, weil die Leser zusammen mit anderen es sind, sondern aus
einem Grund, der in K. 2 ausgefiihrt wird.

Heb 2,9.10.14.17; 3,1: Herrlichkeit (himmlischer Ruf)

In Heb 2,9 heillt es: ,,Wir sehen aber den, der [als er Mensch wurde] ... geringer als die Engel gemacht
wurde, damit er durch die Gnade Gottes fiir jeden den Tod schmeckte,” ... Nachdem Jesus ,fiir jeden den
Tod schmeckte” (Heb 2,9), wurde er ,,mit Herrlichkeit und Ehre gekrént ...“ Dabei brachte er ,viele S6hne
zur Herrlichkeit” (Heb 2,10), ,denn beide, der, der heiligt, und die, die geheiligt werden, von einem sind alle,
aus welchem Grunde er sich nicht schémt, sie Briider zu nennen ...“

Zur ,Hoffnung” dieser ,Herrlichkeit” sind wir ,gerufen”. Das hat aber noch eine weitere Bewandtnis: Heb
1,1-6; 2,5.

Seite 181 von 267



Heb 1,1-6; 2,5: Weltreich

Heb 1,1.2 A:,,Nachdem Gott zu alter Zeit ... geredet hatte ... redete er in diesen Tagen ... durch [den] Sohn,
den er zum Erben von allem einsetzte, ...“

Diese Einsetzung hat aber eine Vorgeschichte (Heb 1,3-5):,,... welcher ... sich, nachdem er durch sich selbst
die Reinigung [von] unseren Siinden vollzogen hatte, zur Rechten der Majestdit in den Héhen setzte, 4 da er
um so viel besser als die Engel geworden war, als er einen vorziiglicheren Namen, der sie liberragt, ererbt
hat, 5 denn zu welchem der Engel sagte er jemals: ,Du bist mein Sohn. Ich habe dich heute geboren’?“
Diese ,,Geburt” ist eine aus den Toten, aus welchen er in seiner Auferstehung als Erstgeborener der neuen
Welt hervorgeht (Offb 1,5; Kol 1,18.15).

Mit dem durch den Sohn erworbenen Heil hat nun Gott vor, andere mit ihm ,,in das Weltreich
einzufiihren”, denn es heiRt Heb 2,1.5: ,,Deswegen haben wir umso mehr auf das zu achten, was wir
hérten, damit wir nicht etwa [am Ziel] vorbei treiben... 5 denn nicht Engeln unterordnete er das kiinftige
Weltreich, von dem wir reden.”

Fazit: Das, ,,was wir horten®, ist himmlisch: Ruf, Weltreich, Herrlichkeit, Hoffnung, Heil, Erbe,
Verheiung.

. Das, ,,was wir horten”, ist der ,,himmlische Ruf ,,von Heb 3,1, ,,das kiinftige Weltreich” die ,Herrlichkeit”
und die ,Hoffnung”, die nicht verscherzt werden soll. In Heb 1,14 ist es das zukiinftige ,Heil“, in Heb 9,15
das ,,ewige Erbe“. In Heb 6,17.18; 12,28; 13,14; 11,14.16 ist es ,die VerheiBung®“, d. h., das verheiene Gut.

b. Warum sollen wir festhalten? - Heb 10,23

,denn der, der verhieR, ist treu”

Warum sollen wir ohne Wanken festhalten? ...

. weil unser Hohepriester treu ist. Vgl. Heb 2,17.18; 3,5.6; 6,17.18; 10,23. Vgl. Heb 11,11.

. weil daher (d. h., weil aufgrund der Treue unseres Hohenpriesters) die VerheiBungserfillung mit
Gewissheit eintreten wird

Waire er nicht treu, ware unser Festhalten vergeblich. Ist er aber treu, so habe ich einen festen Grund. Jetzt
habe ich eine Basis fiir mein Festhalten.

ABER die Tatsache, dass er treu ist, heil$t nicht, dass ich nicht festhalten muss. Das Festhalten bleibt in
meiner Verantwortung. Das Festhalten geschieht nicht automatisch.

Die Tatsache, dass er ein zuverlassiger, fester Grund ist, hebt meine Verantwortung zum Festhalten nicht
auf.
Die Tatsache, dass er treu ist, hebt meine Verantwortung, treu zu bleiben, nicht auf.

NB: Wie ist dann das Wort aus 2Tim 2,13 zu verstehen?

2Tim 2,12.13: ,Erdulden wir, werden wir auch <als Kénige» mitherrschen. Verleugnen wir, wird auch er uns
verleugnen. 13 Sind wir untreu, bleibt er treu. Er kann sich selbst nicht verleugnen.“

Es heildt im Text nicht: ,Sind wir untreu, bleibt er uns treu.”

Wem bleibt er treu? — Sich selbst! Seinem Wort gegenliber!

Sind wir untreu (i. S. v.: vollig untreu; solche die abgefallen sind), dann wird er uns verleugnen. Aber sich
und sein Wort wird er nicht verleugnen. Sein Wort bleibt, auch dann wahr, wenn wir es nicht mehr glauben
wollen.

Lk 9,26: , Wer sich ndmlich meiner und meiner Worte schdmen sollte, dessen wird sich auch der Sohn des
Menschen schdmen, [dann], wenn er kommt in seiner Herrlichkeit und der des Vaters und der der heiligen
Boten ¢, Engel».”

Mk 8,38: ,,Denn wer immer sich meiner und meiner Worte schdmt in diesem ehebrecherischen und siindigen
Geschlecht <o.: Generation», dessen wird sich auch der Sohn des Menschen schdmen, [dann,] wenn er
kommen wird in der Herrlichkeit seines Vaters mit den heiligen Boten <, Engeln».”

Seite 182 von 267



c. Aufeinander achten - Heb 10,24.25

10,24; ,,und lasst uns aufeinander achten, ...

Inwiefern geben die Verse 24.25 eine Antwort?

Festhalten, das tun wir auch, indem wir aufeinander achten, uns anspornen und weiterhin
zusammenkommen.

Das Einander-Anspornen gehort zum Festhalten.

Sie sollen aufeinander achten ...

Um anzuspornen - Heb 10,24

., UM anzuspornen zur Liebe und zu edlen Werken, ...“

nicht eine Polizei
durch Vormachen, Vorbild.

Um weiterhin zusammenzukommen - Heb 10,25

-, dabei unser Zusammenkommen nicht aufgeben, so wie es bei etlichen Sitte ist, ...“

Um zuzureden und aufzurufen - Heb 10,25 E

g

»sondern aufrufen <und aufrichten», und das umso viel mehr als ihr den Tag herannahen seht, ...

Das Aufrufen ist umso dringlicher, je mehr die Hebrderchristen dem Tag der Ankunft Christi (dem
Gerichtstag Uber die alttestamentliche Welt) entgegengehen.

Warum? — Weil es Gefahren gibt. (Siehe unten.)

Wir beachten:

Das Festhalten sieht mannigfaltig aus.

Zum Festhalten gehort

. das Anspornen der anderen,

. das Sich-Treffen mit anderen,

. das Aufrufen.

und das umso viel mehr als ihr den Tag herannahen seht, ...“

Wir beachten: Die Ankunft Jesu, des Gesalbten, zum Gericht (iber Jerusalem (und die AT-Welt) war damals
,hahe”.

Welcher Tag? Der Tag des Herrn, die Zeit seiner Erscheinung, wovon er in Heb 9,28 sprach. Dieser Tag war
so nahe, dass man ihn schon sich ndahern sehen konnte. Der Herr hatte davon gesprochen, dass man die
Zeit erkennen wiirde (Mk 13,29), und seine Jiinger erkannten die Zeichen und konnten hierin das
Herannahen jenes Tages erkennen, allerdings nicht ,,den Tag und die Stunde”.

Es ist nicht richtig, wenn man behauptet, das Kommen des Herrn sei immer ,,nahe” und ,bald“. Die Parusie
(Ankunft) war ein eindeutiges klares historisches Ereignis. Sie war damals nahe. Heute ist sie historische
Vergangenheit.

Conybeare/Howson: Jenen Tag des Kommens Christi konnte man zu jener Zeit bereits sich néhern sehen -
durch das drohende Vorspiel des jiidisch-rémischen Krieges, in welchem (Krieg) ER kommen sollte. Und er
hatte vorausgesagt, er werde , nicht verziehen” (Heb 10,37).

3. Erlduterungen zum Ernst der Sache - Heb 10,26-31

a. Der Ernst der Sache. Warum sollen sie festhalten? Heb 10,26-31
Weil das Heil auf dem Spiel steht.
I: Die Grundaussage - Heb 10,26.27

Seite 183 von 267



,denn”

Woran schlielt ,,denn” an? Worauf bezieht es sich?
,wenn wir”

Wer sind ,,wir“? Ist dieselbe Gruppe gemeint, die Paulus in Heb 10,23-25 anspricht, oder ist eine andere
gemeint? — Antwort: Das Woértchen ,,denn” macht klar, dass die in V. 23-25 Angesprochenen auch in V. 26ff
angesprochen sind.

,wenn wir vorsatzlich siindigen,”

Vgl. Heb 3,17.18. Dort war von dieser Siinde die Rede gewesen.

,Uber welche war er entriistet vierzig Jahre? [War es] nicht iiber die, die siindigten, deren Leichname in der
Wiiste fielen? 1 Welchen aber schwor er, sie wiirden nicht in seine Ruhe eingehen, wenn nicht denen, die
[im Unglauben] ungehorsam waren?“

Vgl. auch Heb 3,12.13: ,Seht zu, Briider, dass nicht etwa in jemandem von euch sein wird ein béses Herz des
Unglaubens in dem Abfallen <eigtl.: im Wegtreten; im sich Entfernen> von [dem] lebenden Gott, '3 sondern
ruft einander bittend auf <, sprecht einander bittend zu», jeden Tag, solange es Heute heifst, damit nicht
jemand von euch verhdrtet werde durch Betrug der Stinde.”

D. h. ,,von uns aus siindigen”, bewusst; willentlich, vorséatzlich, ,,mit erhobener Hand“ (Vgl. 4Mo 15,30.31.),
d. h.,,in voller Absicht”.

Es geht hier um ein Stindigen im letzten Sinn, ein Zuriickweichen ins Judentum, ein Verlassen Christi und
damit des Heils.

Nb.: Es geht nicht um, die Frage, ob man das Heil verlieren kann, sondern es geht darum, ob man es
verstofien kann. Wir sollen nicht iber die ,,Verlierbarkeit” diskutieren, sondern tGber die , VerstoBbarkeit”.
Man spricht vom ,,Verlieren”, wenn es um etwas geht, das man eigentlich behalten méchte. Man spricht
vom Verstofien, wenn es etwas geht, das man nicht mehr haben will.

Wir glauben nicht an die Verlierbarkeit des Heils, sondern an die VerstoBbarkeit des Retters.
Verlierbarkeit ist nicht VerstoRbarkeit.

Das Verb ,slindigen” ist ein Mittelwort der Gegenwart (Partizip Prasens) und hat daher andauernden,
fortwahrenden bzw. wiederkehrenden Sinn, d. h. es geht um eine Haltung, ein Leben in Siinde, ein
Siindigen im fortdauernden Sinne.

Der alttestamentliche Bezug ist 4Mo 15,30.31: ,Aber die Seele, die mit erhobener Hand etwas tut, von den
Eingeborenen und von den Fremdlingen, die schmdht Jahweh; und jene Seele soll ausgerottet werden aus
der Mitte ihres Volkes, 31 denn das Wort Jahwehs hat sie verachtet und sein Gebot gebrochen; jene Seele
soll gewisslich ausgerottet werden: ihre Ungerechtigkeit ist auf ihr.”

4Mo 15,32-35:,,Und als die S6hne Israels in der Wiiste waren, da fanden sie einen Mann, der am Sabbattag
Holz auflas. 33 Und die, die ihn fanden, als er Holz auflas, brachten ihn zu Mose und zu Aaron und zu der
ganzen Gemeinde. 34 Und sie setzten ihn in Gewahrsam, denn es war nicht genau bestimmt, was mit ihm
getan werden sollte. 35 Und Jahweh sagte zu Mose: Der Mann soll gewisslich getétet werden; die ganze
Gemeinde soll ihn aufSerhalb des Lagers steinigen.

,nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben, ...“

Wenn das NT von Menschen spricht, die die Wahrheit erkannt haben, spricht sie immer von Christen.
Beispiele:

Tit 1,1: ... fiir den Glauben der Erwdihlten Gottes und die Erkenntnis der Wahrheit, die zur rechten Ehrfurcht
«flihrt>“. Der Apostel nennt zuerst den Glauben, dann Erkenntnis der Wahrheit.

1Tim 4,3, die, die glauben und die Wahrheit erkannt haben, ...“. Zuerst Glaube, dann Erkenntnis der
Wabhrheit.

1Tim 2,4:,,der will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen;

2Joh 1:,,... alle, die die Wahrheit kennengelernt [o.: erkannt] haben”

Seite 184 von 267



Im NT finden wir keinen Fall, wo davon die Rede ist, dass Nichtchristen die Wahrheit (oder den Herrn)
erkannt hatten.

,Erkenntnis der Wahrheit” geschieht mit Empfang des Heils. Deshalb kann der Apostel Paulus sagen: Gott
»Will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen*“. Beachten wir die
Reihenfolge. Paulus schreibt zuerst ,gerettet werden” und erst danach ,,Erkenntnis der Wahrheit”. Die
Erkenntnis der Wahrheit ist nicht eine Vorstufe oder Bedingung zum Empfang des Heils, sondern sie gehort
zum Heil. Der Begriff ,,Erkenntnis der Wahrheit” scheint parallel gebraucht zu werden mit dem Begriff
»Erkenntnis des Herrn”. (Vgl. Heb 8,11; 2Petr 1,3; 2,20.) Christen sind Menschen, die den Herrn erkannt
haben. Nichtchristen kennen weder die Wahrheit noch den Herrn.

,wenn ..., so bleibt kein Opfer fiir Slinden mehr iibrig, ...“

Wenn man das Opfer Christi verlasst, so gibt es kein anderes Opfer mehr, das zum Ziel fihren kénnte. d. h.,
man geht dann verloren. (Es sei denn, man wiirde wieder zu Christus zuriickkehren.)

10,27: ,,aber [o0.: sondern] ein gar furchtbares Erwarten des Gerichts und ein Eifer des Feuers, das im
Begriff ist, die Widersacher zu fressen.”

Wenn der Apostel in dieser Weise vom Gericht spricht, ist klar, dass er sich bewusst war, dass das Gericht
nahe war; denn wenn das Gericht ferne ist, spricht man nicht vom ,Erwarten des Gerichts”.
Das Feuer kam 70 n. Chr.

Il: Exkurse:
Ist ein Christ ein Siinder?

Als Gesetzesmensch war Paulus (Saulus) ich ein Sklave Moses. Aber als Christusglaubiger hat er dann den
Besitzer gewechselt. So war er fortan ein Sklave Christi. Aber in einem bestimmten Sinne war er auch als
Christenmensch noch ein Sklave der Siinde, namlich immer dann, wenn er dem Gesetz der Siinde und des
Todes in seinen Gliedern gehorchte. Denn er wohnte nach wie vor die Stinde (als Kraftgesetz, [hier
personifiziert) in seinem Fleisch.

Paulus/Saulus sagt als Gesetzesmensch, er sei unter die Stinde verkauft — standig, denn ein Sklave ist
standiges Eigentum seines Herrn. Paulus/Saulus als Gesetzesmensch erkennt in Rom 7, dass das Siindigen
in seinen Gliedern sitzt. ER weil3: Ich bin in Siinden geboren, ich bin unter das Kraftgesetz der Siinde in mir
verkauft.

Was hat sich durch die Wiedergeburt gedandert: Jesus Christus kam in sein Leben; ja, aber er war dennoch
immer noch derselbe Paulus/Saulus. Er sagte in Gal 2,19.20:,,/ch ndmlich bin durch [das] Gesetz <o.: im
Zusammenhang mit [dem] Gesetz> [dem] Gesetz gestorben, damit ich Gott lebe.

20 Ich bin mit Christus zusammen gekreuzigt worden. Aber ich lebe. Nicht mehr ich: Christus lebt in mir.
Was ich jetzt aber lebe im Fleisch, lebe ich im Glauben an <o.: im Vertrauen auf»> den Sohn Gottes, der mich
geliebt und sich selbst fiir mich <o.: zu meinen Gunsten» hingegeben hat.”

— So auch jeder von uns heute:

Ich lebe immer noch mit fleischlichen Liisten. Christus ist in mir. Das ist das Geheimnis des Sieges.

Dennoch: Jeder Christ weil3, dass er die Siinde (als Kraftgesetz) in seinem Fleisch mit sich tragt, und zwar bis
zu dem Tag, an dem er stirbt.

Gott 5,16-25: ,Wandelt durch [den] Geist <o.: kraft [des] Geistes; [im] Geist», und ihr werdet nicht [die] Lust
[des] Fleisches vollfiihren.

17 Denn das Fleisch geliistet gegen den Geist und den Geist gegen das Fleisch; diese widerstreben
einander, dass ihr nicht das tut, was irgend ihr wollt.

18 Wenn ihr aber durch [den] Geist <o.: kraft [des] Geistes; mittels [des] Geistes» gefiihrt werdet, seid ihr
nicht unter Gesetz.

19 Offenbar sind aber die Werke des Fleisches, welche sind: Ehebruch, Unzucht, Unreinheit, Ziigellosigkeit,

Seite 185 von 267



20 Gétzendienst, Zauberei, Feindschaften, Streitereien, Eifersiichteleien, Gemiitsausbriiche, Eigennutz <o.:
selbstslichtiges Gewinnstreben; Selbstsiichtigkeitens, Entzweiungen <, Zwistigkeiten», Parteiungen <o.:
Sonderrichtungen>,

21 Neidereien, Morde, Trunkenheiten, Schlemmereien und was diesen [Dingen] gleicht, wovon ich euch
voraussage, so wie ich auch zuvor sagte: Die solche [Dinge] Veriibenden werden [die] Kénigsherrschaft
Gottes nicht erben.

22 Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede, Geduld, Freundlichkeit, Giitigkeit, Treue <und
Glaube>,

23 Sanftmut, Enthaltsamkeit <o.: Selbstbeherrschung». Gegen solche [Dinge] ist [das] Gesetz nicht. <and.
tsn.: Derartige Dinge haben das Gesetz nicht gegen sich.»

24 Aber die, die des Gesalbten [sind], kreuzigten das Fleisch mit den Leidenschaften und den Begierden.
25 Wenn wir durch [den] Geist <o.: kraft [des] Geistes> leben, wollen wir auch durch [den] Geist <o.: kraft
[des] Geistes; mittels [des] Geistes» uns ausrichten «d. h.: grundlegend ausrichten>.

26 Wollen wir nicht auf leere <, nichtige,» Herrlichkeit aus sein, einander herausfordernd, einander
beneidend!”

Rom 8 dandert nichts an dem Zustand der Stindhaftigkeit des Fleisches. Rom 8 andert aber die Wirkung der
Siinde in meinem Leben.

[llustration

Beispiel 1: Eine gefahrliche Ratte ist im Flugzeug. Der Pilot weiR; die Ratte kann diinne Luft nicht vertragen.
Er steigt mit dem Flugzeug in die Hohe — die Ratte verendet. Die neue Situation (die diinne Luft) andert die
Wirkung.

Beispiel 2: Ich halte ein Buch in der Hand. Zwei Gesetze: das Schweregesetz und die Kraft der Hand die das
Buch hochhalt. Das Schweregesetz, das entspricht dem Gesetz der Siinde in mir. Die Muskelkraft, die
entspricht der Kraft Christi bzw. des Heiligen Geistes.

Ich habe diese Kraft nicht in meinem Fleisch. Ich habe sie in meinem Herrn. Daher bin ich nicht dem Gesetz
der Siinde in mir ausgeliefert. Ich muss nicht slindigen.

Rom 7,17: Die Tatslinde kommt nicht von dem Menschen als Gesch6pf, sondern von etwas anderem: von
der in ihm wohnenden Siinde (Slinde als Kraftgesetz). V. 17ff: Immer dann, wann er siindigt, ergeht es ihm
so. (Wem? — Ihm, sowohl dem Gesetzesmenschen als auch dem Christenmenschen, der Christus aus den
Augen verloren hat und siindigt.)

(Exkurs: Das Wort ,,Siinde*

Das Wort ,,Stinde“ kann in der Heiligen Schrift verschiedene Bedeutung haben:

Es gibt insgesamt sechs Gebrauchsweisen:

. Siinde als Versuchung: 1Mo 4,7

. Stinde als Gesetz in unserem Wesen: Rom 7,17-25, d. i.: Stinde als Macht

. Slinde als Tat, als Verstol§ gegen das Gesetz: 1Joh 3,4, Tatslinde

. Stinde als Schuld: Joh 9,41; 15,22-24; Jak 4,17

.Suinde i. S. v.: ,,Opfer flir Siinde”: 2Kor 5,21

. Stinde als Absage an Gott, also das ganzliche Weggehen/Sich-Abwenden von Christus; Heb 3,12,13; vgl.
Heb 3,17-4,2; 6,6; 10,26-29; 10,38; 12,25; 1Tim 4,1; 5,15; 2Tim 2,18; 2Petr 2,18-20; 2Joh 9.)

lll: Unterstreichungen - Heb 10,28-31

Die eben dargestellte Wahrheit wird nun unterstrichen:

Unterstreichung aus dem Gesetz 10,28

»Setzt jemand das Gesetz Moses beiseite, stirbt er ohne Erbarmungen auf zwei oder drei Zeugen hin.“

Seite 186 von 267



Es handelt sich um einen radikalen Bruch mit Gott, eine Siinde wie in 5Mo 17,2-7:

,Wenn in deiner Mitte, in einem deiner Tore, die Jahweh, dein Gott, dir gibt, ein Mann oder eine Frau
gefunden wird, die das tun, was bése ist in den Augen Jahwehs, deines Gottes, indem sie seinen Bund
libertreten, 3 sodass sie hingehen und anderen Géttern dienen und sich vor ihnen oder vor der Sonne oder
vor dem Monde oder vor dem ganzen Heere des Himmels niederbeugen, was ich nicht geboten habe, 4 und
es wird dir berichtet, und du hérst es, so sollst du genau nachforschen; und siehe!— ist es Wahrheit, steht die
Sache fest, ist dieser Grduel in Israel veriibt worden, 5 so sollst du jenen Mann oder jene Frau, die diese bése
Sache getan haben, zu deinen Toren hinausfiihren, den Mann oder die Frau, und sollst sie steinigen, dass sie
sterben. 6 Auf die Aussage zweier Zeugen oder dreier Zeugen soll getétet werden, wer sterben soll; er soll
nicht auf die Aussage eines einzelnen Zeugen getoétet werden. 7 Die Hand der Zeugen soll zuerst an ihm
sein, ihn zu téten, und danach die Hand des ganzen Volkes. Und du sollst das Bése aus deiner Mitte
wegschaffen.”

4Mo 15,30.31: ,Aber die Seele, die mit erhobener Hand etwas tut, von den Einheimischen und von den
Fremden, die schmdht Jahweh. Und diese Seele soll ausgerottet [o0.: abgeschnitten] werden aus der Mitte
ihres Volkes, 31 denn das Wort Jahwehs hat sie verachtet und sein Gebot gebrochen; diese Seele soll gewiss
ausgerottet [o0.: abgeschnitten] werden: Ihre Ungerechtigkeit ist auf ihr.”

Unterstreichung aus dem Evangelium 10,29

»Wie viel schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wertgeachtet werden, der den Sohn Gottes mit FiiBen
trat ...”

. Der Ausdruck ,,mit FiiBen treten” bedeutet ,geringachten”. Dasselbe Wort kommt in Mt 5,13 und 7,6
(,,zertreten”) vor.

. Wir beachten, dass es ,,Sohn Gottes” heit, nicht: ,Jesus”. Es geht um ein Geringachten (dessen, den man
als den Sohn Gottes erkannt hat.

. und das Blut des Bundes, durch das er geheiligt war, fiir gemein achtete”

Es geht um ein Entweihen des Blutes Christi; d. h., man achtet es fiir unreines Blut, das Blut eines
Verbrechers. Damit verachtet man bewusst den stellvertretenden sithnenden Tod Christi.

»durch das er geheiligt war, ...
Der Begriff ,,geheiligt”

Der Begriff ,geheiligt” bedeutet ,gereinigt und Gott zugeordnet”.

. Da er in der Vergangenheitsform steht, kann es sich hier nicht um eine allgemeine Beiseitesetzung oder
Absonderung handeln.

. Auch kann es sich nicht um eine Heiligung wie die in 1Kor 7,14 (,,Der Mann ist durch die Glaubige Frau
ehelich rein, ehelich echt, d. h., die Ehe ist gliltig vor Gott.) Das ist hier nicht das Thema.

Was ist mit ,,geheiligt” gemeint.
. Der Begriff ,,geheiligt” wird durch das sonstige Vorkommen im Heb definiert:
Heb 2,11:,,..., denn beide, der, der heiligt, und die, die geheiligt werden, sind alle von EINEM, aus welchem
Grunde er sich nicht schdmt, sie Briider zu nennen, “
Heb 3,1: ..., deswegen, heilige Briider”
Heb 6,10:,,..., Ihr dientet - und dient - den Heiligen.“
Heb 9,13.14: Vor allem Heb 9,13.14 erklart, um welche ,Heiligung” durch Blut es geht: ..., denn wenn das
Blut von Stieren und Ziegenbdécken und die Asche eines Rindes, auf Verunreinigte gesprengt, zur Reinheit
des Fleisches heiligt, 14 wie viel mehr wird das Blut des Christus, der durch einen ewigen Geist sich selbst
ohne Tadel Gott darbrachte, euer Gewissen reinigen von toten Werken, dem lebenden Gott [den ihm]
gebiihrenden Dienst zu tun.”

Seite 187 von 267



Heb 9,9: ..., welches ein Gleichnis ist flir die vorliegende Zeit, gemdf3 der Gaben und auch Opfer
dargebracht werden, die den, der den aufgetragenen Dienst tut, dem Gewissen nach nicht zur Vollendung
bringen kénnen; ...“

Heb 10,10: ..., in welchem Willen wir Geheiligte sind, [und zwar] durch das Darbringen des Leibes Jesu
Christi ein <fiir alle> Mal.”

Heb 10,14: ..., denn mit einer Darbringung hat er fiirimmer zum Ziel gebracht die, die geheiligt werden”

. Bei der Reinigung bzw. Heiligung durch das Blut geht es also um die Reinigung des Gewissens.
Heb 10,22:,,... besprengt [und so los] von einem bésen Gewissen”

Damit wird klar, dass der Apostel hier von einem Menschen spricht, der durch den Glauben an Christus im
Gewissen geheiligt war. Er spricht also nicht von ,,Mitlaufern®.

»und den Geist der Gnade schmahlich misshandelte”

Es geht um ein Lastern eben desjenigen Heiligen Geistes, der zur BuRe und Siindenerkenntnis leiten will.
Der Begriff ,Geist der Gnade” (Vgl. auch Sach 12,10.) bedeutet, dass der Heilige Geist ein Geist ist, der
Gnade vermittelt. Gnade ist geschenkte Hilfe und Kraft. Und gerade diese Gnade will eine solche Person,
die diese Siinde begeht, nicht haben bzw. nicht mehr haben.

Der Geist Gottes will Jesus Christus verherrlichen. Joh 16.

Wer gegen den Heiligen Geist lastert, versperrt sich dem Wirken Gottes. Wer sich dauerhaft versperrt,
versperrt sich den Weg zur Siindenvergebung.

Jesus warnte seine Gegner (Mk 3,28-30): ,, Wahrlich! Ich sage euch: Alle Versiindigungen werden den
Séhnen der Menschen vergeben werden, auch Lésterungen, welche immer sie ldstern werden. ?° Wer aber
irgend gegen den Heiligen Geist Idstert, hat keine Vergebung in Ewigkeit, sondern ist ewigen [Straf]gerichts
schuldig. — 30 (Das sagte er,) weil sie gesagt hatten: Er hat einen unreinen Geist.”

Wer es dem Heiligen Geist nicht gestattet, sich von Siinde tiberfiihren zu lassen, versperrt sich den Weg der
Vergebung. Verhartung droht.

Unterstreichung mit Schriftzitaten 10,30

». —denn wir wissen um den, der sagte: ‘Die Vergeltung ist meine [Sache]; ich werde vergelten, sagt der
Herr’ {5Mo 32,35.}, und wieder: ,Der Herr wird sein Volk richten.’ {5Mo 32,36}“

Die ersten beiden Zitate sind aus dem beriihmten ,,Lied des Moses”, 5Mo 32,35.36.

Das ,Volk” im Zitat ist Israel, ein Israel, das im Begriff ist, sich von dem lebendigen Gott abzuwenden:

5Mo 32,35-37: ,Mein ist die Rache und die Vergeltung fiir die Zeit, da ihr Fuf8 wanken wird, denn nahe ist
der Tag ihres Verderbens, und was ihnen bevorsteht, eilt herbei, 36 Jahweh wird sein Volk richten, und er
wird sich’s gereuen lassen liber seine leibeigenen Knechte, wenn er sehen wird, dass geschwunden die Kraft,
und der Gebundene und der Freie dahin ist. 37 Und er wird sagen: Wo sind ihre Gétter, der Fels, auf den sie
vertrauten, ...?“

Das Zitat aus 5Mo 32 ist passend, denn auch zur Zeit der Verfassung des Hebréerbriefes war das Gericht
,hahe” (Heb 10,25.37) und es ,eilte herbei“. Vgl. auch Jak 5,7-9.

Unterstreichung mit einer Warnung 10,31

,Furchtbar ist es, in die Hinde des lebenden Gottes zu fallen!“

Der Apostel bangt um die Leser. Er merkt: sie sind dabei, etwas anderes lieber zu haben als Jesus Christus.
Das Heil steht auf dem Spiel.

Seite 188 von 267



Niemand kann mich von Jesus trennen; solange ich mich auf ihn verlasse, bin ich sicher.

Spr 18,10: ,Der Name Jahwebhs ist ein starker Turm; der Gerechte IGuft da hinein und ist in Sicherheit”

Ps 2,12: ,Kiisst den Sohn, damit er nicht ziirne und ihr umkommt auf dem Wege, denn gar leicht entbrennt
sein Zorn. Selig sind alle, die Zuflucht nehmen bei ihm.”

Christen dirfen an die ewige Sicherheit des Heils in Christus glauben. In Christus sind sie sicher. Das ist
Tatsache. Ich bin in ihm ewig sicher. Solange ich mein Vertrauen auf Christus setze und mich bei ihm berge,
bin ich sicher. Wahrend ich auf ihn schaue, soll ich nicht auf mich schauen, nicht auf das, was von mir
erwartet wird. Nein, ich will auf Jesus Christus allein schauen!

IV: Exkurs zu Heb 10,26 und zur Abfallfrage

Vorbemerkung:

Es kommt des Ofteren vor, dass wir nicht richtig sprechen, bzw. dass wir falsche Vokabeln und Satze
verwenden, wenn wir (iber Dinge sprechen, worin wir verschiedene Auffassungen haben.

. Wir fragen z. B. ,Wie legst du diesen Text aus?“ Das griechische Wort fiir ,,auslegen” heilt , ibersetzen”.
Man kann einen Text nur richtig auslegen oder nicht verstehen. Wenn ich etwas anderes aus dem Text
herauslese, als im Text geschrieben steht, habe ich ihn missverstanden, aber nicht ausgelegt.

. Oder wir sagen, dieser oder jener habe eine ,, andere Erkenntnis”. Aber es gibt keine ,andere Erkenntnis”,
denn Erkenntnis ist das Erfassen von Fakten. Wenn Erkenntnis nicht aus Wahrheit besteht, ist es nicht
Erkenntnis. Entweder man hat die richtige Erkenntnis Gber etwas, oder man hat keine Erkenntnis dariber.
Niemand kann eine ,, andere” Erkenntnis haben. Wenn ein Kind zu einer Kuh ,Hund“ sagt, hat es in dieser
Angelegenheit nicht eine andere Erkenntnis, sondern es hat keine Erkenntnis der Wahrheit.

. Oder wir fragen: ,Wie siehst du das?“ — Wer meint, 2+2 ergabe 3, ,sieht es” nicht ,,anders”, sondern er
erkennt die Wahrheit nicht.

Die Frage ,,Wie siehst du das?“ ist nicht die rechte Frage. Die rechte Frage ware vielmehr: ,, Was siehst du?”
Daher ist es nicht angebracht zu sagen ,,Ich sehe das aber anders.”

Man sieht in der Heiligen Schrift einen Text. Diesen muss man genau lesen.

. Jemand sagt: ,Aber das kann man auch anders verstehen” — Nein. Einen Text kann man nicht anders
verstehen. Einen Text kann man nur verstehen oder nicht verstehen. Wenn ich einen Text missverstehe,
darf ich nicht sagen , Ich verstehe ihn anders.”

. Gefahr besteht darin, dass wir einen Text biegen, wenn eine Stelle nicht in unser gedankliches Lehrsystem
passt. Wir biegen ihn so lange, bis er ,passt”. Wenn ein Puzzleteil nicht in die Liicke passt, laufen wir
Gefahr, es mit Gewalt hineindriicken zu wollen. Ob bewusst oder unbewusst, wir gehen nicht aufrichtig mit
dem Text um.

Die Schriftgelehrten zurzeit Jesu lasen ihre Bibel selektiv. Sie konzentrierten sich auf jene Stellen, die in ihr
Lehrsystem passten. Dass der Messias leiden musste, liberlasen sie. Solche Stellen waren fir sie dann
»Schwierige Stellen”, die sie libergingen oder mit denen sie nicht exakt oder nicht aufrichtig umgingen. Die
Folgen waren verheerend. Sie missverstanden die Wahrheit und fiihrten Gottes Volk in die Irre.

Warnung vor Abfall

In der Tat haben wir im Hebraerbrief eine Warnung vor Abfall.

Es geht nicht um die Frage, ob ein Christ ,,das Heil verlieren” kann, aber es geht um die Frage, ob sich ein
Christ von Christus — und damit vom Heil — abwenden und somit sein Heil verstof3en kann. Ein
Christenmensch kann als Glaubender nicht verloren gehen. Aber er kann zu einem Nicht-Glaubenden
werden. Und Nicht-Glaubende gehen verloren, wenn sie Nicht-Glaubende bleiben.

Das Heil kann man nicht verlieren, aber man kann es von sich stofRen.

Die ,erste Liebe” (Off 2,5) verliert man nicht. Die erste Liebe verldsst man. Dieses tut man bewusst,
schuldhaft, weil man sich von Jesus, dem Gesalbten, entfernt und schliefSlich abwendet.

Seite 189 von 267



Wenn je ein Mensch ins Verderben geht, war er entweder nie wiedergeboren oder er war wiedergeboren
gewesen und danach zu einem Nicht-Glaubenden geworden. Wenn ein Abgefallener verloren geht, geht
ein Nicht-Glaubender verloren.

Heilsgewissheit

Meine Heilsgewissheit liegt nicht darin, dass ich mich einmal bekehrt habe. Mein Heil liegt in einer Person:
Jesus Christus. Und diese Person ist meine feste und sichere Hoffnung. (Vgl. Heb 6,18-20; 1Tim 1,1.)
Daher ist meine Heilsgewissheit nicht eine Erfahrung, die ich machte, sondern eine Person, an die ich
glaube.

Christus starb fir Siinder. Ich werde mein ganzes Leben ein Stinder bleiben, ein Siinder im Wesen, nicht im
Tun. Ich werde nie so wiirdig sein, dass ich in den Himmel passe. Ich selbst in meinem Fleisch besitze kein
ewiges Leben und nichts, was in den Himmel passt. Aber ich glaube an Jesus Christus, und er wohnt in mir.
Sein Tod gilt fir mich. Er ist auferstanden und lebt — stellvertretend flir mich. Jesus Christus ist nun mein
Leben. Ich lebe; nicht ich, sondern Christus lebt in mir (Gal 2,20). Jesus, der Gesalbte, ist mein alles. Er
schenkte sich mir und ist fiir mich alles, was Gott verlangt. Seine Gerechtigkeit ist meine Gerechtigkeit und
bleibt meine Gerechtigkeit. Sie wird mein Eigentum, weil er mein Eigentum wird. Sie bleibt es, weil ich an
ihm bleibe. (Joh 15)

Wirde ich meinen Stellvertreter Jesus Christus ganzlich verlassen, wiirde ich mein ewiges Leben verlassen
— trotz meiner Bekehrungserfahrung und trotz aller meiner guten, in Christus gewirkten Taten.

In meinem Fleisch wohnt nichts Gutes.

In mir selbst als Christ, in mir, d. i. in meinem Fleische, wohnt nichts Gutes (Rom 7,18). Ich bin absolut in
allem angewiesen auf den stellvertretenden Einsatz Jesu Christi. Und nur kraft Christi Einsatz komme ich in
den Himmel. Wir mussen jegliches Leistungsdenken ablegen. Nur Jesus Christus ist mein Heil.

»Somit ist einer, wenn er in Christus ist, neue Schopfung” (i. S. v.: ,, Teil der neuen Schoépfung”, die in Christus
ist); ,das Alte verging. Siehe, alles ist neu geworden! 18 — alles aber aus Gott“ (2Kor 5,17.18).

Das ,Alte” ist die alte Lebensweise. , Alles” ist all das Neue in Christus. Die heue Lebensweise ist aber nicht
ein bleibender Besitz, sondern sie ist wie Kleidungsstiicke, die man wieder ausziehen kénnte. Vgl. Kol 3,5-
12.

Ich, in mir selbst, bin leer und trocken, ich bin wie ein totes Holz. Aber Christus ist mein Leben.

Ich bin immer wieder darauf angewiesen, dass der Herr mir Leben schenkt, um Liebe auszuiliben, um sein
Wort Gottes weiterzugeben, um Frucht zu bringen. Wenn der Saft des Weinstocks die Rebe durchdringt,
kann sie Frucht bringen (Joh 15,4.5). Wenn ich durch den Glauben an Christus angeschlossen bin und
bleibe, kann der Herr in mir mich Frucht wirken. Der Verfasser betet, Gott mége in den Hebraerchristen das
vor ihm Wohlgefallige” (d. i. die Frucht des Geistes, einen veranderten Lebenswandel) wirken (Heb
13,20.21).

Alle Frucht kommt von Jesus (Phil 1,11). Es ist nicht meine Frucht, sondern seine (Gal 5,22). Es ist nicht mein
Eifer, mein Beten, mein Bibellesen. Alles das ist pures Geschenk. Gott wirkt in mir das Wollen, wenn ich mit
Furcht und Zittern mein Heil ,,schaffe (0. zuwege bringe)” (Phil 2,12.13).

Um ans Ziel zu kommen, muss man im Glauben und in Gemeinschaft mit Christus bleiben.

Wir wollen in Gemeinschaft mit dem Herrn bleiben, damit er uns durchdringen kann. Wiirden wir Jesus
verlassen, uns von ihm abwenden, so wiirde dieses alles aufhoren. Dann waren wir das, was wir ohne ihn
sind: trockenes Holz — wie vorher.

Wer zum Kreuz gekommen ist, muss beim Kreuz bleiben. Das Bleiben geschieht nicht automatisch.

Die Lehre ,,Einmal gerettet — immer gerettet” ist nicht unproblematisch.

Es besteht bei dieser Lehre die Gefahr, dass man sich nicht auf Christus allein verlasst, sondern auf ein
vergangenes personliches Erlebnis, das Bekehrungserlebnis, oder einfach auf die Tatsache, dass man

Seite 190 von 267



wiedergeboren ist. Aber das ist keine Grundlage fiir ein sicheres und frohliches Christenleben. Nur Christus
ist unsere Grundlage. Auf ihn allein miissen wir uns verlassen.

B. Das Zutrauen nicht wegwerfen, vom Glauben her leben. Heb 10,32-39

Im Folgenden Teil fordert Paulus die Heiligen auf, so zu leben, wie es dem bisherigen Lehrteil (K. 7-10 A)
entspricht.

1. Zuriickdenken an die eigene Hingabe und Leidensbereitschaft am Anfang des
Christenlebens. - Heb 10,32

Paulus sagt, sie sollen sich erinnern. — Woran?
»Erinnert euch aber an die friiheren Tage, in denen ihr, nachdem ihr erleuchtet worden wart, viel

Leidenskampf erduldetet, ...“

e €rleuchtet”:

Christen sind Menschen, deren Augen gedffnet wurden. Erleuchtet worden sein ist gemal} 2Kor 4,6 ein
Anzeichen von echtem geistlichem Leben; wer erleuchtet ist, hat Jesus Christus kennengelernt und ist zur
Erkenntnis der Wahrheit gekommen.

2Kor 4,6: ,,..., weil Gott, der aus der Finsternis Licht scheinen hief3, [es ist], der in unseren Herzen schien, um
leuchten zu lassen die Kenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Jesu Christi.”

- Viel Leidenskampf“:
Wie sah dieser Leidenskampf aus?

2. Zuriickdenken an die anfangliche Leidensbereitschaft. - Heb 10,33 A
Sie nahmen Beschimpfung auf sich und Bedrangnis. Heb 10,33 A

e, €inesteils indem ihr zum Schauspiel wurdet in Beschimpfungen und auch Bedrangnissen”

Jesus sagte: , Jeder also, welcher sich vor den Menschen zu mir bekennen wird, zu dem werde auch ich mich
bekennen vor meinem Vater, der in den Himmeln ist.” (Mt 10,32)

Aber, wer vor Menschen zu verstehen gibt (wie Petrus das einmal tat), dass er nicht zu Christus gehort, von
dem sagt Jesus: ,, Wer mich verleugnen wird vor den Menschen, den werde auch ich verleugnen vor meinem
Vater, der in den Himmeln ist.” (Mt 10,33)

Es gehort zum Glauben an Christus, dass man bereit ist, fir Christus zu leiden.

Ist diese Bereitschaft bei mir nicht grundsdétzlich vorhanden, darf man mein Christsein in Frage stellen.
Dann soll ich das vor dem Herrn bekennen und BuRe tun.

Ob ich wirklich mein Vertrauen auf Christus gesetzt habe, oder ob ich noch fiir mich selber lebe, das weil}
ich. Jeder, der sich eingehend vor dem Herrn gepriift hat, weils dies.

3. Zuriickdenken an die eigene friihere Bereitschaft, sich mit anderen leidenden Christen
zu identifizieren. - Heb 10,33.34

»--, anderenteils indem ihr in Gemeinschaft tratet [namlich durch Hilfeleistungen in Wort und Tat] mit
denen, die es auf diese Weise erlebten, ...“
Sie waren bereit sich 6ffentlich zu identifizieren und zu solidarisieren mit anderen, die leiden mussten.

Seite 191 von 267



e, denn auch mit meinen Fesseln hattet ihr Mitleid; ...“

Z. B. damals in Caesarea, Apg 24,23: ,Dabei ordnete er dem Zenturio an, Paulus in Gewahrsam zu behalten,
und dass [er] Erleichterung haben solle und man niemanden der Seinen hindern solle, ihm Dienste zu
leisten oder zu ihm zu kommen.”

4. Zuriickdenken an die eigene friihere Bereitschaft, um Christi willen irdischer Verluste in
Kauf zu nehmen. - Heb 10,34

,und den Raub eures Besitzes nahmt ihr mit Freude hin*
. Sie nahmen den Raub ihrer Giter mit Freude hin.

5. Vorausdenken an den grofen himmlischen Gewinn danach. - Heb 10,34

»in Kenntnis dessen, dass ihr bei euch selbst ein besseres Gut in den Himmeln hattet — und ein
bleibendes.”

(Nb.: Bei einigen wenigen Hss fehlt ,,in den Himmeln“; die Gberwiegende Mehrheit der Hss hat es so, wie es
im Text steht.)

Was kdénnen wir tun, wenn wir merken, dass wir kiihl geworden sind?
1. . Anden Glauben und die Hingabe anderer denken und uns von ihrem Glauben anstecken lassen.
Heb 11 und 13,7

2. .Den Herrn Jesus neu anschauen — als Leidensvorbild und als Kraftquelle. Heb 12,1.2
3. .Andie Belohnung und Freude am Ziel denken. Heb 10,34; 12,2.3.
4. . An unsere eigene Geschichte denken, an die eigene Hingabe und Leidensbereitschaft am Anfang

des Christenlebens. Heb 11,33

5. . Bule tun, Siinde bekennen und ablegen. Dazu gehort, dass ich ganz breche mit allem, was mich an
das Diesseitige binden will. (Heb 12,1.2)

6. . Neu und mit dem Herrn sprechen, lange sprechen — und das Wort Gottes lesen, nachdenken. Die
Beziehung mit ihm wieder griindlich pflegen, ihm das Versagen bekennen (1Joh 1,9; Joh 15,1-8).

6. Die Freimiitigkeit nicht wegwerfen - Heb 10,35

»Werft also euer Zutrauen (o.: eure Freimitigkeit) nicht weg, ...

Viermal ist von Freimitigkeit (Zutrauen; Zuversicht) die Rede: Heb 3,6; 4,15; 10,19.35.
Sorgen sollen wir auf ihn werfen, Zutrauen/Zuversicht sollen wir nicht werfen, sondern behalten.

Was ist die verheillene Folge?

»welches eine groRe Belohnung (Vergeltung) hat”

Die Belohnung des Vertrauens / der Zuversicht ist das vollendete Heil.

Vgl. Heb 2,2.3: ,denn, wenn das durch Engel geredete Wort festgemacht wurde und jede Ubertretung und
jeder Ungehorsam gerechte Vergeltung empfing, 3 wie werden wir entrinnen, wenn wir ein derart grofSes
Heil missachten?”

In Heb 2,2.3 ist der Lohn das Verderben. In Heb 10,35 ist der Lohn das Heil.

7. Ausdauernd Gottes Willen tun - Heb 10,36.37

»denn ihr habt Ausdauer noétig, damit ihr, nachdem ihr den Willen Gottes getan habt, die VerheiBung (=
das VerheiRene) davontragt (= erlangt/bekommt), ...“
6,13ff

Seite 192 von 267



,damit ihr, nachdem ihr den Willen Gottes getan habt, ...“:

Es geht darum, dass wir den Willen Gottes festhalten. Wir halten fest, indem wir ausfiihren, tun, was Gott
sagt. Der Wille Gottes ist hier im Zusammenhang das Bleiben, das Festhalten.

Was ist die verheillene Folge?

»-y die VerheiBung (= das VerheiRene) davontragt (= erlangt/bekommt)“

Wenn wir den Willen Gottes tun, erhalten wir die Erflillung der VerheiBung als Lohn. Mit dem Wort
,VerheiBung” ist die Erflllung der VerheiBung, das verheiRene Gut, gemeint, also das Heil in Christus, das
Leben, das Erbe, die Herrlichkeit. Vgl. Heb 1,14; 2,3.10; 6,15; 9,15; 11,13.39. Wir haben es alles bereits in
Christus, glaubend. Aber eines Tages werden wir es sehen und als bleibenden Besitz haben.

Was soll nun den Hebraischen Glaubigen im 1. Jhdt. helfen, ausdauernd und bestandig den Willen Gottes
zu tun?

Es folgt eine Begriindung bzw. Motivation:
e, denn noch ein Weniges, wie sehr, wie sehr [Weniges]: Der, der kommt, wird kommen. Und er wird
nicht verziehen. {Vgl. Hab 2,3.}“

»e, denn noch ein Weniges, wie sehr, wie sehr [Weniges]:“

Paulus driickt sich fiur die Adressaten unmissverstandlich aus. Es wird fiir sie nur noch eine sehr kurze Zeit
dauern, dann wird der Herr kommen. Das Kommen des Herrn war ,nahe”.

Der Apostel spricht hier von demselben Kommen wie in Heb 10,25. Und es war ebenso ,,nahe” wie auch
das Ende des alten Bundes ,,nahe” war (Heb 8,13).

Vgl. Rom 13,12; 16,20; 2Tim 3,1; Jak 5,3; 1Petr 4,7; Mt 16,27.28; 24,34. Siehe unten.

Wir diirfen uns fragen: Welches Ereignis stand in diesen Jahren (ca. 61-62 n. Chr.) fiir die jlidischen
Menschen unmittelbar bevor?

,Der, der kommt, wird kommen. Und er wird nicht verziehen.”
Wir fragen uns: Was wird er nicht verziehen?

Der Menschensohn wird nicht lange auf sich warten lassen, er wird nicht warten mit dem Gericht tGber
Jerusalem und uber die sinaitische Tempel-Ara und die alttestamentliche Welt. Er wird es nicht mehr lange
hinauszogern. Er wird bald kommen.

Lk 20,13-16: Aber der Herr des Weinberges sagte: ‘Was soll ich tun? Ich werde meinen geliebten Sohn
schicken. Vielleicht werden sie vor diesem Achtung haben, wenn sie ihn sehen.” 14 Aber als die Winzer ihn
sahen, liberlegten sie miteinander und sagten: ‘Dieser ist der Erbe! Auf! Téten wir ihn, damit das Erbe unser
werde.’ 15 Und sie warfen ihn aus dem Weinberg hinaus und téteten [ihn]. Was wird also der Herr des
Weinberges ihnen tun? 16 Er wird kommen und diese Winzer umbringen und wird den Weinberg anderen
geben.”

Das Kommen Gottes zum Gericht war im AT mehrmals in apokalyptischer Weise beschrieben worden:

In Jes 19,1: Jahweh reitet auf einer Wolke und kommt nach Agypten. In der historischen Erfiillung war es
Nebukadnezar, der Kénig von Babel, den Jahweh dazu verwendete, Agypten zu schlagen.

Jes 31,4: ,s0 wird Jahweh der Heerscharen herabsteigen, um auf dem Berg Zion und auf seinem Hiigel zu
kdmpfen”.

Seite 193 von 267



Micha 1,3-6: Denn siehe, der HERR geht aus von seiner Stétte, er steigt herab und schreitet auf den Héhen
der Erde. 1/4 Und die Berge zerschmelzen unter ihm, und die Tdler spalten sich, wie das Wachs vor dem
Feuer, wie Wasser, ausgegossen am Abhang.

In Jes 13,4 ,mustert” Jahweh ein Kriegsheer. Dieses Heer waren die Meder, welche er als Gerichtsrute
gegen die Babylonier verwendete.

Jes 28,21: ,Flirwahr, wie am Berg Perazim wird Jahweh sich aufmachen, wie im Tal von Gibeon wird er
rasen, um sein Werk zu tun”.

Jes 30,27-33 seinen ,Lippen” voller Grimm, von seiner ,,Zunge”, seinem ,Atem”, seinem ,,Hals” und wir
lesen von dem ,Herniederfahren seines Armes mit wiitendem Zorn“ (V. 30) und wir ,sehen” ihn mit
»geschwungenem Arm“ gegen Assur (im 7. Jahrhundert. v. Chr.!) ,kdmpfen® (V. 33).

Jes 42,13 zieht Jahweh aus ,wie ein Held”, ,,wie ein Kriegsmann“; er erhebt einen ,,Schlachtruf und
gellendes Feldgeschrei”.

Im Jahr 587 v.Chr. kdimpfte Jahweh selbst gegen Jerusalem (Jer 21,5-6). Mit seinem eigenen Schwert!

Jer 49,38 stellt er seinen Thron in Elam auf.

Jer 50,25 heildt es: ,Jahweh hat seine Riistkammer aufgetan und die Waffen seines Grimms hervorgeholt”.
In Klgl 2,4 ,spannt” er ,seinen Bogen”; vgl. Ps 18,8-20.

Einige neutestamentliche Hinweise zum nahen Gerichtskommen des Herrn

,Il

Heb 10,25: ,,... sondern [uns] ermuntern, und [das] um so mehr, als ihr den Tag [heran]nahen seht
R6ém 13,11.12: ,Und dieses, da ihr liber die Zeit «<Bescheid» wisst, dass die Stunde schon «da> ist, da wir
bereits aus dem Schlaf erwacht sein sollten, denn nun ist unsere Rettung ndher als da wir glaubten! 12 Die
Nacht ist weit vorgertickt, und der Tag hat sich genaht. Lasst uns also die Werke der Dunkelheit ablegen und
die Waffen des Lichts anziehen.”

Rém 16,20: ,Der Gott des Friedens wird den Widersacher unter euren Fiifsen zertreten in Kiirze (o.: in Bdlde,
unverziiglich).”

1Kor 7,29: ,Dies sage ich, Briider: Die Zeit[frist] ist zusammengedrdngt.”

1Kor 10,11 ,, Es wurde aber aufgeschrieben zu unserer Ermahnung, zu denen die Enden der Aonen
(Weltzeiten) gelangt sind.”

Jak 5,7-9: ,Habt also Geduld, Briider, bis zur Ankunft des Herrn. ... 8 ... festigt eure Herzen, weil die Ankunft
des Herrn nahe gekommen ist. 9 ... Siehe! Der Richter steht vor der Tiir.”

1Petr 4,7: ,Das Ende von allem ist nahe gekommen.”

1Petr 4,17 ,,der Zeitpunkt [ist daj, dass das Gericht beginne”

1Joh 2,17.18,,... die Welt vergeht (o.: ist am Vergehen) ... 18 ... es ist letzte Stunde.”

Offb 1,1.3: ,,Offenbarung Jesu Christi, die Gott ihm gab, seinen Knechten zu zeigen, was in Klirze geschehen
muss. ... 3 Ein Seliger ist der, der liest, und Selige sind die, die héren die Worte der Weissagung und
bewahren, was darin geschrieben ist, denn die Zeit ist nahe.”

22,6:,Und ... der Herr, der Gott der heiligen Propheten, hat seinen Engel gesandt, um seinen Knechten zu
zeigen, was in Bdlde (o.: bald, unverziiglich, In Kiirze) geschehen soll. ... 10 Und er sprach zu mir: Versiegle
nicht die Worte der Weissagung dieses Buches; denn die Zeit ist nahe!”

8. Vom Glauben her leben - Heb 10,38

Was haben die hebraischen Glaubigen zu tun?
,Der Gerechte aber wird vom Glauben her leben*

Vgl. Hab 2,4M.

Wir beachten, dass es sich hier nicht um eine Auslegung von Hab 2 handelt. Sondern der Apostel wendet
die Satze aus Hab 2,4 und 2,3 an. Darum kiimmert er sich auch nicht um die Reihenfolge. Er zitiert zuerst V.
4, danach V. 3.

Seite 194 von 267



Der Gerechte ist gerecht durch den Glauben. Und er hat das Leben durch den Glauben — jeden Tag, bis er
beim Herrn ist. Dann muss er nicht mehr glauben, dann kann er schauen. Wiirde der Gerechte aufhéren zu
glauben, hatte er kein Leben mehr.

»und, wenn er zuriickweicht, hat meine Seele nicht Wohlgefallen an ihm.”
{Vgl. Hab 2,4 n. d. griech. Usg.}*

Wer ist mit ,,er” gemeint?
V. 38: ,,Der Gerechte aber wird vom Glauben her leben. Und wenn er — der Gerechte - zuriickweicht, hat
Gott nicht Wohlgefallen an ihm.“

Im Griechischen Grundtext (nach dem Mehrheitstext, d. h., nach der byzantinischen Textform und dem
traditionellen Gberlieferten Text) heilt es: ,,0' 8¢ Sikalog ék TioTeEWG (joETAL KAl £V VTIOGTEIANTAL OVK
€VSOKET ) YPuxn Hov €V aTR”

Der Nestle Aland Text hat das Wortchen ,,mein“ vor ,,der Gerechte”: also ,,Mein Gerechter aber”: V. 38:
,Mein Gerechter aber wird vom Glauben her leben. Und wenn er zuriickweicht, hat Gott nicht
Wohlgefallen an ihm.”

Wer ist ,,er“? —Der Gerechte. Wenn der Gerechte ins Judentum zurlickgeht, dann wird Gott kein
Wohlgefallen an ihm haben, weil er nicht mehr in Christus ist.

Die unrevidierte Elberfelder Usg. hat statt ,er” ein ,jemand” stehen. Das aber ist unrichtig. Denn wenn
Paulus ,jemand” sagen wollte, hatte er tis [jemand, einer, wer] im griech. Text schreiben muissen: kai ean
tis hiiposteileetai [,,und wenn jemand zuriickweicht“]. Die Unrev.-Elberfelder-Ubersetzer setzten eine
FuRnote , oder: er”.

Die Revidierte Elberfelder Ubersetzung hat ,,jemand” gestrichen und auf ,.er” korrigiert auf: ,,wenn er
zurlickweicht”, was vollkommen richtig ist.

Manche Ausleger berufen sich auf den hebraischen Text in Hab 2,3-5. Aber der Apostel stellt die
Reihenfolge der Sitze aus der griech. Usg. von Hab 2 um. Und er tut es zurecht und im Auftrag des Heiligen
Geistes.

Manche wenden ein, es konne auch heien: ,Und wenn man zuriickweicht”. Aber, wenn Paulus ein
unpersonliches ,man“ ausdricken wollen hatte (,wenn man zuriickweicht”), dann hatte er es in der
Ublichen Weise, namlich unter Verwendung der 3. Person Mehrzahl (,,sie“) oder durch Einfligen von tis
[jemand; man, vgl. Joh 6,50] tun kénnen. Dass er es nicht tat, zeigt, dass der eben vorher erwahnte
»,Gerechte” als Subjekt gilt: ,‘Aber der Gerechte wird vom Glauben her leben.” Und ,wenn er zurlickweicht,
hat meine Seele nicht Wohlgefallen an ihm.”“

Oosterzee (Hrsg. Lange, S 140) schreibt: ,,Es liegt am nachsten, als Subjekt von hiiposteileetai [weicht
zurilick] das des vorausgehenden Satzes, namlich ho dikaios [der Gerechte], zu betrachten.”

Daraus wird klar, dass Paulus sich bewusst war, dass ein in Christus ,,Gerechter” sehr wohl zuriickweichen
und ins Judentum zuriickkehren kann.

Wir fassen zusammen: Folgende drei Ubersetzungsvarianten sind ausgeschlossen: (1) ,wenn jemand
zuriickweicht”; das Wort ,,jemand” hatte im gr. Text ein tis (jemand, einer) erfordert. (2) ,,wenn man
zurickweicht”; ,man“ hatte im gr. Text eine Mehrzahlform (,,sie“ im Sinne von ,,man”) erfordert (,wenn sie
zuriickweichen”). (3): ,,Und wer zuriickweicht, ...“; das hatte im gr. Text ,, ho hiiposteilas” bzw. , ho
hiipostelloon” (,,der Zuriickweichende) erfordert.

Die Formulierung der alten Elb ist unrichtig, wie die Revidierer zurecht erkannt haben. (Die alte Elb hatte:
Wenn jemand zurlickweicht... ). Das héatte, wie bereits erwahnt, im Gr. ein tis (jemand) erfordert, das aber
nicht im Text steht. Daher muss die Formulierung der alten Elb aufgegeben werden.

Ob die (Habakuk-) Zitate vom Verfasser als Zitate aufzufassen sind, oder als direkte Worte des Verfassers,
also nur ein gedanklicher Hinweis auf die atl. Stellen, ist im ersten Moment unklar. Aber die Tatsache, dass
der Verf. sie in umgekehrter Reihenfolge als im AT verwendet, deutet auf Letzteres hin.

Daher scheint es besser, den Vers ohne Zitatstil darzustellen: Der Gerechte aber wird aus Glauben leben,
und wenn er zuriickweicht, hat meine Seele nicht Wohlgefallen an ihm.

Seite 195 von 267



9. Nicht zuriickweichen - Heb 10,39

»Aber wir sind nicht des Zuriickweichens, ...“
Was ist die verheilRene Folge fir den, der nicht zuriickweichen wird?

»Aber wir sind nicht des Zuriickweichens zum Verderben, sondern des Glaubens zum Gewinnen der Seele
<als Besitz>.”

Paulus sagt: Wir gehdren nicht zu denen, die zuriickweichen, sondern zu denen, die glauben und auf diese
Weise die Seele gewinnen.

(Vgl. Heb 6,9.)

Der Weg, die Seele fiir das ewige Leben und Erbe zu gewinnen, ist, dass man im Glauben bleibt. Ohne
Glauben ist es unmoglich Gott wohlgefallig zu sein.

Paulus will ermutigen. Wenn die Hebraerchristen ihr Vertrauen und ihre Zuversicht nicht wegwerfen, sind
sie nicht , des Zuriickweichens”. Dann erlangen sie das Ziel.

Woirde Paulus meinen, dass alle wahren Christen ohnehin nicht zurlickweichen kénnen, hatte er nicht so
eindringlich vor dem Zuriickgehen ins Judentum gewarnt. Paulus weil3: Die Hebrder gehdren noch nicht zu
denen, die zurlickweichen wollen. Das hat er bereits in Heb 6,9.10 ausgedriickt: ,, Wir sind aber euch
beziiglich, Geliebte, von Besserem (liberzeugt und von dem, das mit dem Heil <zu tun> hat, wenn wir auch so
sprechen, 10 denn Gott ist nicht ungerecht, euer Werk zu vergessen und die Arbeit der Liebe, die ihr seinem
Namen erwieset: |hr dientet — und dient — den Heiligen.”

Aber er weiB, dass die Hebraderchristen in Gefahr stehen, ihren Widerstand gegen die Juden aufzugeben.
Daher ruft er sie auf (Heb 6,11.12): ,, Wir begehren aber, dass jeder von euch denselben Fleifs beweise — hin
zur vollen Gewissheit der Hoffnung, bis zum Ende, 12 damit ihr nicht trége werdet, aber Nachahmer derer,
die durch Glauben und Geduld die Verheifungen erben.”

Mit anderen Worten: Wenn wir [weiterhin] glauben, gewinnen wir die Seele!

Wer bereit ist, seine Seele hier zu verlieren, wird sie dort gewinnen.

Lk 17,33: ,Wer irgend seine Seele zu retten cund zu bewahren> sucht, wird sie verlieren. Und wer irgend sie
verliert, wird ihr das Leben verleihen.

Mt 16,25.26: ,,denn wer irgend seine Seele retten <und bewahren> will, wird sie verlieren, aber wer seine
Seele meinetwegen verliert, wird sie finden; 26 denn was fiir einen Nutzen hat ein Mensch, wenn er die
ganze Welt gewinnen sollte, aber um seine Seele kéime? Oder was wird ein Mensch als «<Gegenwert in»
Tausch fiir seine Seele geben?”

»--Wir sind nicht des Zuriickweichens“:

Zurlickweichen ist nicht die Handlungsweise, die die hebrdischen Glaubenden charakterisiert.
V. 34-39:

. Wenn sie hier Ausdauer haben, erhalten sie die Belohnung.

. Wenn sie den Willen Gottes tun, erhalten sie die Erfillung der Verheiung als Lohn.

. Wenn sie nicht zurlickweichen, hat Gott Wohlgefallen an ihnen.

. Wenn sie glauben, gewinnen sie die Seele.

Der Gedanke, dass der Apostel im Hebraerbrief zwei verschiedene Gruppen anspréche, wird durch den
Brief selbst widerlegt. Heb 10,39 wie auch 6,9 und 10,28 zeigen an, dass es sich um die Gruppe der Heiligen
handelt, die durch das Blut des Bundes geheiligt worden sind (Heb 10,28), nicht um Mitldufer. Die
Geheiligten sind im Gewissen gereinigt, wie wir in den K. 9 und 10 gelesen haben.

Der Apostel warnt hier nicht irgendwelche Mitlaufer, sondern die wahren Glaubigen.

»--Wir sind nicht des Zuriickweichens“:

Seite 196 von 267



D. h.: ,Wir gehoren nicht zu denen, die zuriickweichen (o.: die im Begriff sind zuriickzuweichen).» — Der
Verfasser sagt damit, dass es sich bei den Hebraerchristen nicht um solche handelt, die bereits im Begriff
sind, abzufallen. Das verringert aber nicht den Ernst der Botschaft. Die Schirfe des Textes und die Echtheit
der Warnung bleibt erhalten.

Exkurs zur Ubersetzung von Heb 10,38:

,und, wenn er zuriickweicht, hat meine Seele nicht Wohlgefallen an ihm.’” {vgl. Hab 2,4 n. d. griech. Usg.}

Im Griech. (Byz. Textform) lautet der Text:

,0 8¢ Slkalog €k tloTews Noetal:  kal £av VTTOoTEANTAL 0VK EVSOKET 1) YuXT) MOV £V AVTD”

Der Nestle Aland Text hat das Wortchen ,,mein“ vor ,,der Gerechte”: also ,Mein Gerechter aber”:

,0 6€ 8lkadg pou €k miotewg {Roetal, Kal €av UTooteiAnTal, oUk eVSOKET i Yuxn pou v alTQ.

V. 38: ,,Mein Gerechter aber wird vom Glauben her leben. Und wenn er zuriickweicht, hat Gott nicht
Wohlgefallen an ihm.”

Wer ist ,,er“? — Antwort: Der Gerechte.
Wenn der Gerechte ins Judentum zurlickgeht, dann wird Gott kein Wohlgefallen an ihm haben, weil er
nicht mehr in Christus ist.

Die unrevidierte Elberfelder Usg. hat statt ,er” ein ,jemand“ stehen. Das aber ist unrichtig. Denn wenn
Paulus ,jemand” sagen wollte, hatte er tis [jemand, einer, wer] im griech. Text schreiben missen: kai ean
tis hiiposteileetai [,,und wenn jemand zuriickweicht”]. Die Unrev.-Elberfelder-Ubersetzer setzten eine
FuBnote , oder: er”.

Die Revidierte Elberfelder Ubersetzung hat ,jemand” gestrichen und auf ,er” korrigiert auf: ,,wenn er
zuriickweicht”.

Manche Ausleger berufen sich auf den hebrdischen Text in Hab 2,3-5. Aber der Apostel stellt im Auftrag des
Heiligen Geistes die Reihenfolge der Satze aus der griech. Usg. von Hab 2 um und verwendet sie
entsprechend.

Manche wenden ein, es konne auch heien: ,,Und wenn man zuriickweicht”.

Antwort: Nein. Hatte Paulus ein unpersonliches ,man” ausdriicken wollen (,,wenn man zurtickweicht),
hatte er es in der Ublichen Weise, namlich unter Verwendung der 3. Person Mehrzahl (,,sie”) oder durch
Einflgen von tis [jemand; man, vgl. Joh 6,50] tun kdnnen.

Dass er es nicht tat, zeigt, dass der eben vorher erwdhnte ,Gerechte” als Subjekt gilt: ,,‘Aber der Gerechte
wird vom Glauben her leben.” Und ,wenn er zurlickweicht, hat meine Seele nicht Wohlgefallen an ihm.’”
Oosterzee (Hrsg. Lange, S 140) schreibt: Es ,liegt am nachsten, als Subjekt von hiiposteileetai [weicht
zurlick] das des vorausgehenden Satzes, namlich ho dikaios [der Gerechte], zu betrachten.”

Daraus wird klar, dass sich Paulus bewusst war, dass ein in Christus ,,Gerechter” sehr wohl zuriickweichen
und ins Judentum zurtickkehren kann.

Wir fassen zusammen:

Folgende drei Ubersetzungsvarianten sind ausgeschlossen: (1) ,wenn jemand zuriickweicht“; das Wort
»jemand” hatte im gr. Text ein tis (jemand, einer) erfordert. (2) ,wenn man zurtickweicht”; ,man“ hatte im
gr. Text eine Mehrzahlform (,,sie“ im Sinne von ,man*) erfordert (,,wenn sie zuriickweichen”). (3): ,Und
wer zuriickweicht, ...“; das hatte im gr. Text , ho hiiposteilas“ bzw. , ho hiipostelloon” (, der
Zurlickweichende”) erfordert.

Die Formulierung der alten Elb ist unrichtig, wie die Revidierer zurecht erkannt haben. (Die alte Elb hatte:

Wenn jemand zuriickweicht... ). Das hatte, wie bereits erwdhnt, im Gr. ein tis (jemand) erfordert, das aber
nicht im Text steht. Daher muss die Formulierung der alten Elb aufgegeben werden.

Seite 197 von 267



Ob die (Habakuk-) Zitate vom Verfasser als Zitate aufzufassen sind, oder als direkte Worte des Verfassers,
also nur ein gedanklicher Hinweis auf die atl. Stellen, ist im ersten Moment unklar. Aber die Tatsache, dass
der Verf. sie in umgekehrter Reihenfolge als im AT verwendet, deutet auf Letzteres hin.

Daher scheint es besser, den Vers ohne Zitatstil darzustellen: Der Gerechte aber wird aus Glauben leben,
und wenn er zurlickweicht, hat meine Seele nicht Wohlgefallen an ihm.

C. So glauben, wie die alttestamentlichen Zeugen glaubten und Gott die Treue

hielten. - Heb 11,1-40

Der Apostel schildert nun den Glauben, der Gott die Treue halt. In den K. 12 und 13 gibt er dann letzte
Aufforderungen und Hilfen zum Treubleiben im Glauben.

Kapitel 11 weicht in seiner Art von den K. 1-10 ab, in denen der Herr Jesus als der Sohn Gottes und als der
groflle Hohepriester im Vordergrund stand.

Vorbemerkungen

a. Der Zusammenhang

Was diirfte zu diesem Kapitel Anlass gegeben haben? — Das unmittelbare Ende von K. 10 (Heb 10,38.39).
Wir sind des Glaubens. Nun schildert Paulus diesen Glauben.

b. Die Absicht in diesem K.
. Paulus will zeigen, dass es bereits im Alten Testament um Glauben ging.

Es ging auch im AT nicht um das Sehen, die angefiihrten Zeugen glaubten dem Wort Gottes. Auch diese
Vater hatten eine VerheiBung, die sie nicht sahen. Sie mussten im Glauben voranschreiten.

K. 11 ist einer der starksten Beweise fiir die Verflochtenheit und Kontinuitat von Altem und Neuem
Testament.

. Paulus will Mut machen zum Treubleiben.
Deshalb flihrt er eine grolRe Schar von Glaubenszeugen auf.
. Paulus will auf die Kapitel 12 und 13 vorbereiten.

K. 11 dient als ausgezeichnete Vorbereitung auf den letzten Teil des Briefes, namlich, wie man die Treue
halten kann. K. 11 ist also eine Briicke zu K. 12.13.

Die neutestamentliche Gemeinde ist besser ausgeriistet als die alttestamentliche. Sie hat wirklich allen
Grund, den Verheiungen vom himmlischen Jerusalem (das die Briefempfanger noch nicht sehen konnten)
zu glauben. Daher sollte niemand verbittert werden, wenn er leiden muss (Heb 12). Leiden gehoren zu den
Erziehungswegen Gottes fiir sein Volk, fir das er im Jenseits grofle Aufgaben bereit hat.

Die Gemeinde in der neutestamentlichen Zeit war nahegekommen — nicht zu einem rauchenden Sinai-Berg,
sondern zum himmlischen Zionsberg, dem neuen Jerusalem. Sie war herangekommen zum Mittler eines
Bundes, der besser und grofer ist als Gottes Bund mit Israel unter Mose. Und das Blut Christi redet besser
(signalisiert Besseres) als das Blut Abels. Das GréBere und Bessere des Neuen Bundes darf uns nun treuer
machen als Israel. Dieses GrolRere und Bessere bringt mit sich ein strengeres Gericht von dem Einen, der
ein verzehrendes Feuer ist, ein Gericht {iber jene, die in ihrem Abfall von Gott verharrten.

1. Einleitendes zum Wesen des Glaubens - Heb 11,1.2

a. Glaube ist Gewissheit und Zuversicht auf das, was man hofft. - Heb 11,1

Was ist Glaube? Was ist das fur ein Glaube, der durchtragt?

Seite 198 von 267



V. 1: ,,Es ist der Glaube aber die Gewissheit des Gehofften (0. eine feste Zuversicht im Blick auf das, was
man erhofft), und [es ist der Glaube] das Uberzeugtsein von Dingen, die man noch nicht sieht”

,die Gewissheit des Gehofften“:

Der Glaube ist eine feste Gewissheit, sodass sich der Glaubende liber das Erhoffte, das Gott ihm verheiRRen
hat, bereits freuen kann, ehe er fertig besitzt.

Das , Gehoffte” ist das, was Gott verheiBen hat; das, was man aber noch nicht sieht (bzw. sehen kann)“, das
Hoffnungsgut.

Unsere Hoffnung ist sicher, weil Gott, der das Hoffnungsgut verheiRen hat, treu ist. Daher lasst uns unsere
Hoffnung nicht zuschanden werden (R6m 5,3).

Glaube ist also ein Gewissheit-Haben iber von Gott verheifene Dinge der Zukunft.

Man kénnte V. 1 auch so libersetzen:

V. 1: ,Es ist aber der Glaube die standhafte Zuversicht dessen, was man hofft, das Uberfiihrtsein (o.:
Uberzeugtsein) von Dingen, die man nicht sieht...“

Der Glaube ist eine standhafte Zuversicht und ein zuversichtliches Beharren auf dem, was man hofft.

Der Glaube ist eine beharrliche Erwartung erhoffter Dinge. Deshalb ist Glauben auch Treubleiben und
Dranbleiben.

Darum gehort zum Wesen des Glaubens auch das Darunterbleiben, das Ausharren, die Standhaftigkeit
(hiipomonee), Heb 10,36; 12,1.

Die kiinftigen Dinge sind solche, die Gott verheillen hat; sie sind das VerheiBungsgut, das der Verfasser in
diesem Brief immer wieder erwahnt. Der Glaubende rechnet mit diesen Dingen (dem ewigen Leben, der
himmlischen , Stadt” = Konigsherrschaft, der Herrlichkeit, der Gegenwart Gottes, dem Heil, dem
unerschiitterlichen Reich Christi) und freut sich im Voraus dartber.

Das Hoffnungsgut ist noch nicht da, es ist VerheiBung. Aber die an die VerheiBung Glaubenden rechnen im
Vertrauen auf die Zuverlassigkeit des gottlichen Wortes mit der unsichtbaren Wirklichkeit. Sie haben sich
auf diese Dinge eingerichtet.

— Der Christ lernt, mit den versprochenen himmlischen Gutern zu rechnen. Er griindet seine
Entscheidungen darauf und fiihrt sein Leben entsprechend.

b. Glaube ist das Uberzeugtsein von unsichtbaren Realititen. - Heb 11,1

V. 1: ,Es ist der Glaube ... das Uberzeugtsein von Dingen, die man nicht sieht“

Wértlich: ,,... ein Uberzeugtsein von nicht Gesehenem®.

Es ist ein Uberzeugtsein von der Realitit der unsichtbarer Wirklichkeiten, z. B. des unsichtbaren Tempels,
der unsichtbaren Stadt Jerusalem, des unsichtbaren Hohenpriesters, des unsichtbaren Erbes. Der
Glaubende lebt so, als séhe er den Unsichtbaren (Heb 11,27) bzw. diese unsichtbaren geistlichen Guter.
— Wir lernen: Wir bewegen uns im Bewusstsein der Gegenwart des unsichtbaren Gottes so, als ob er
sichtbar ware.

Uberzeugtsein setzt Mitteilung voraus. Woher weiR man diese Dinge?
Gott hat gesprochen (Heb 1,1). Gottes Mitteilung ist das Fundament des Glaubens.

— Wir lernen: Der Glaube, der uns durchtragt, ist ein Glaube, der auf etwas baut, das Gott gesprochen hat.

Dieses Gesprochene Gottes (das WORT GOTTES) hat uns eine Hoffnung gegeben. Glaube, der durchtragt, ist
somit gegriindet auf dem Wort der VerheiBung. Vgl. Heb 6,12.17; 10,23.36; 11,11.13.17.39.

Das Zeugnis des Glaubens der Vater - Heb 11,2

V. 2:,,Es wurde namlich durch diesen [Glauben] den Alten Zeugnis abgelegt.“

Seite 199 von 267



Der Beweis, dass Gott gesprochen hat und glaubwiirdig ist, liegt in der Geschichte. Gott hat bewiesen, dass
seine Zusagen glaubwiirdig sind.

— Wir leben vom Vertrauen.

Das ist in jeder Hinsicht so, nicht nur im Hinblick auf Gott. So hat uns Gott geschaffen.

Jedes Glaubenszeugnis nahrt unser Vertrauen in Gott. Glaube darf nie blinder Glaube sein.

»Es wurde ndamlich durch diesen [Glauben] den Alten (d. i.: den friiher lebenden Glaubensmenschen)
Zeugnis abgelegt.”

Dieses Zeugnis wurde schriftlich tGberliefert. Die Heilige Schrift ist das Zeugnis von Menschen, die geglaubt
haben. Das ,Zeugnis” ist der Bericht liber das, was glaubende Menschen erfahren haben. Die Heilige Schrift
zeigt uns wie die gottesfiirchtigen Menschen alter Zeit gelebt haben.

Weil Gott seine Treue in der Geschichte unter Beweis gestellt hat, kbnnen wir nun prolongieren
(verlangern); d. h., aufgrund der Vergangenheit handeln wir in die Zukunft hinein. Menschen in der
Vergangenheit haben erlebt, dass Gott gesprochen hat und sein Wort halt.

— Wir lernen: Man muss nicht alles selbst erlebt haben. Wir konnen den Berichten anderer Glauben
schenken, z. Bsp. den Berichten der Auferstehungszeugen (Joh 20,29): ,, Weil du mich gesehen hast,
Thomas, hast du geglaubt. Selige [sind] die, die nicht gesehen und [doch] geglaubt haben <o.: die, nicht
gesehen habend, doch zum Glauben gekommen sind>!.”

— Wir lernen: Deshalb ist es wichtig, glaubensstarkend und ermutigend, Erfahrungsberichte und
Lebensbeschreibungen von Glaubensmenschen sowie Missionsberichte zu lesen.

c. Die Schopfung durch Gottes Wort - Heb 11,3

Heb 11,3. ,,<Durch> Glauben vernehmen wir, dass die Aonen (d. h.: die Welten mit ihren Zeiten) durch
Wort Gottes bereitet worden sind, sodass das Gesehene nicht aus dem Sichtbaren geworden ist.“

Das, was wir sehen, ist nicht aus dem Sichtbaren gemacht. Wir sind umgeben von Dingen, die wir sehen,
horen, schmecken, riechen, tasten kdnnen. Deshalb meinen wir, sie seien wirklich. Und manchmal haben
wir Miihe, sie loszulassen fiir geistliche, unsichtbare Wirklichkeiten.

Aber denken wir dariiber nach: Woher sind die sichtbaren Dinge gekommen? Sie waren nicht fiirimmer da.
Alle sichtbaren Dinge sind aus unsichtbaren Dingen (d. h.: aus Gott) geworden. Daher ist die unsichtbare
Welt viel fester und sicherer als die sichtbare.

— Wir lernen: Wir sollen die sichtbare, materielle Welt nicht wirklicher erscheinen lassen als die geistliche.
Wir sollen ihr nicht so viel Aufmerksamkeit schenken wie der unsichtbaren.

Wie kommen wir zu diesem Glauben, der mit der unsichtbaren Welt als der eigentlichen, realen und
bleibenden Welt rechnet? — Aufgrund der biblischen Berichte.

In aller Materie ist programmierte Information. Woher kam die Information?

Die Urknallanhanger haben keine Antwort auf die Frage, woher der Urknall kam. Sie haben auch keine
Antwort auf die Frage, aus welchem Grund und mit welcher Absicht die Welt entstanden ist. Sie wissen
nicht, was Ziel und Zweck des menschlichen Lebens ist. Sie sind daher ziellos und hoffnungslos.

Wir haben auf alle diese grundlegenden Fragen die Antwort durch den Glauben an Gottes Offenbarung.
Gott hat gesprochen (Heb 1,1). Wir haben daher Sinn, Ziel und Hoffnung. Alles griindet auf dem Glauben,
dass Gott gesprochen hat.

Gott redet, handelt, und redet wieder. Der Apostel betont von K. 1 an: Die Basis unseres Glaubens ist
Gottes Reden. Wir nehmen wahr, was Gott in der Vergangenheit sagte und wie er dann seinem Wort
entsprechend handelte. Aber Gott hat weitergeredet, auch Uiber die unsichtbare, jenseitige Welt. Nun
rechnen wir damit, dass Gott in der jenseitigen Welt so handelt, wie er es geoffenbart hat. Das ist nicht
blinder Glaube, sondern Glaube mit Basis, Glaube aufgrund der zuverldssigen Aussagen Gottes.

Seite 200 von 267



Heb 11,4-40 gibt Beispiele von diesem Glauben, der bis ans Ziel durchtragt.
2. Abel und die Lehre vom Opferdarbringen und Nahen zu Gott - - Heb 11,4

Wir leben in einer Welt, die von Gott getrennt ist. Wie kann man Gott in einer ihm wohlgefalligen Weise
nahen?
»<Durchy Glauben brachte Abel Gott ein Opfer dar, das mehr war als Kains, durch (o.: aufgrund von)

welchen ihm bezeugt wurde, ein Gerechter zu sein, da Gott Zeugnis liber seine Gaben ablegte. Und durch
ihn redet er noch, nachdem er gestorben ist.”

Wir merken uns:
a. Das Handeln Abels
Er brachte ein Opfer.

. Wie sah das Opfer aus?

. Es bestand aus Gaben. (Auch Kains.)
. Es war besser als das Opfer Kains. (Kain war aus dem Bosen, 1Joh 3,12, und meinte er kdnne unbulifertig
weiter nach seinem Ego leben und Gott mit einem Opfer zufriedenstellen.)
. Er brachte Gott das Beste dar. Von Kain lesen wir das nicht.

. Was brachte sein Opfern zum Ausdruck? Heb 11,4 A
Er anerkannte Gottes Herrschaft liber sich.

Er wusste: Es gehort alles Gott. Und er wusste etwas dariiber, wie man opfern sollte. Es heit nicht: ,Durch
Glauben lebte er ein gerechtes Leben”, sondern: ,,Durch Glauben brachte er ein Opfer”. Man kann nur
»durch Glauben” handeln, wenn man ein Wort Gottes hat, auf das hin man reagiert.

Er anerkannte, dass Gott von hochstem Wert ist
und ihm nur das Beste dargebracht werden soll. Wertschatzung ist Liebe!
Er gab seine Abhangigkeit von Gott Ausdruck.

Er wusste, dass er in Bezug auf seinen Leib und seine Seele alles Gott zu verdanken hat.

b. Das Zeugnis Gottes liber Abel

n»aufgrund von (griech. dia) welchem (Glauben) ihm bezeugt wurde, ein Gerechter zu sein, da Gott
Zeugnis Uber seine Gaben ablegte.”

Gott handelte wegen des Glaubens Abels, er reagierte auf Abels Vertrauen. — Gott bezeugte ihm, dass sein
Handeln (sein Opferdarbringen), das aufgrund von Glauben geschah, gerecht war: ,,Du bist ein Gerechter.
Du handelst recht vor mir.”

Kain nicht. Er schaute Gott nicht an.

c. Die Wirkung von Abels Glauben

,und durch ihn (durch seinen Glauben) redet er noch - nachdem er gestorben ist.”
Wir haben das Zeugnis von ihm in der Bibel.

3. Henoch und die Lehre von der gottlichen Belohnung - Heb 11,5.6

a. Vom Geschehen um Henoch - Heb 11,5 A

»<Durch> Glauben wurde Henoch versetzt, sodass er den Tod nicht sah, und er wurde nicht gefunden,
weil Gott ihn versetzte, ..."
Seite 201 von 267



Er wurde vorzeitig - und ohne Sterben - in die unsichtbare Welt versetzt (namlich in den Scheol/Hades, vgl.
Heb 11,39.40). Ebenso Elia, 2Kon 2.
— Ein Leben im Glauben (mit eifrigem Suchen Gottes im Gebet) wird belohnt. (Vgl. V. 6.)

b. Vom Zeugnis liber Henoch - Heb 11,5

»denn vor seiner Versetzung ist ihm bezeugt worden, Gott wohlgefallen zu haben.”

Er hielt Schritt mit Gott. Deshalb hatte Gott an ihm Wohlgefallen. 1Mo 5,24 sagt uns, es war sein Wandeln
mit Gott, was Gott gefiel. D. h., er tat alles mit Gott, im Vertrauen. Da Vertrauen sich im Gesprach
ausdriickt, missen wir schlieBen, dass er mit Gott redete, Gott «mit Fleif$> suchte, wie auch V. 6 nahelegt.

c. Von der Bedeutung des Glaubens Henochs: - Heb 11,6
I. Ohne Glauben kann man Gott nicht wohigefallen.

»Aber ohne Glauben ist es unméglich, wohlzugefallen, ...

Hauptsatz: V. 6 A. Die Betonung liegt auf ,,wohlzugefallen”: ,, Wohlzugefallen ist ohne Glauben unmoglich”.
Was gab Anlass zu dieser Aussage? - ,,Aber” weist auf V. 5.

Beachten wir die zentrale Wichtigkeit dieser Aussage:
Il. Es ist der Sinn des Lebens ,,wohlzugefallen®.

—namlich ihm, dem HERRN.
— Wir lernen: Es ist der Sinn des Lebens, Gott Freude zu machen. 2Kor 5,9
Von daher bekommt der Glaube eine neue Wichtigkeit.

lll. Gott belohnt solche, die im Glauben leben.

»denn wer zu Gott kommt, muss glauben, dass er ist und denen, die ihn (mit Flei» suchen, ein Vergelter
wird.”

»suchen” = mit FleiR aufsuchen; wie Hiskia: er suchte Gott im Gebet, richtete sich nach Gott aus, suchte
ihm wohlzugefalllen, suchte Gottes Weisung.

Wenn man zu Gott kommt und ihn mit Fleil3 aufsucht, wird er vergelten.

Wann und wie, wird nicht gesagt.

IV. Glauben hangt zusammen mit Beten.

»denen, die ihn <mit Fleil}» suchen”

. Was tut ein Glaubender, wenn er mit Gott lebt? - Er sucht Gott fleiRig. Er kommt immer wieder zu Gott.
Im Griech. ein Pras. Ptzp.: , der zu Gott (fortgesetzt bzw. immer wieder) Kommende”
Gott eifrig suchen (viel im Gebet stehen) ist ein Ausdruck des Glaubens.

V. Inhalt des Glaubens ist die Existenz und Vergeltung Gottes.
. Dass Gott (und zwar der Eine, der Gott der Schrift) ist (bzw. existiert).
. Dass Gott denen, die ihn suchen, ein Vergelter wird.
Er wird positiv reagieren.
d. Weitere Lektionen von Henoch

I: Henoch hielt Schritt mit Gott. Er war ein Beter.

Seite 202 von 267



. Er ging jeden Schritt mit Gott. 1Mo 5,24. Er lernte ihn wirklich gut kennen. Viel wusste Henoch nicht, aber
was er wusste, reichte aus, um mit Gott ein enges Verhaltnis zu pflegen. (Wir wissen viel mehr. ...)

. Er lernte Gott aus der Erfahrung kennen. Aber man kann Gott nur dann in Erfahrung kennen lernen, wenn
man ihnim Wort Gottes kennengelernt hat. Und Gott hat sich bereits zu erkennen gegeben: im
prophetischen Reden damals, und dann in der Heiligen Schrift.

— So kénnen wir Gott heute sehr gut kennenlernen.

. Henoch wandelte mit Gott und hielt an Gott fest. Nicht nur: GOTT wandelte mit ihm.

Das ist das Wesen der Bestimmung des Menschen: Mit Gott zu wandeln — bestandig. — um schlieBlich
bestandig bei Gott zu sein.

Wir missen Schritt halten mit Gott, Gott kennen lernen im Leben/Wandeln mit IHM.

— Wir diirfen lernen, mit Gott Uber alles ausfiihrlich zu sprechen; liber das gemeinsam Erlebte, liber die
Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft.

Jeder von uns bestimmt, wie eng er mit Gott leben wird. Jeder bestimmt das selbst.

Bist du bereit, den Preis eines engen Wandels mit Gott zu bezahlen?

Wie viel Zeit wirst du mit Gott verbringen?

Il: Henoch diente Gott. Er war ein Prophet.

Der 1. Prophet der Bibel. Er lebte so, dass Gott ihm die Zukunft zeigen konnte: Das Gericht Gber die Frevler.
Henoch hatte eine Botschaft und daher auch einen Auftrag. Er verkiindete das Gericht. Es kam in der Flut.
Das Gericht, das in der Zeit der Hebraer-Glaubigen in Judda unmittelbar bevorstand (Heb 10,30.31), war
das Endgericht iber das alttestamentliche Israel.

Der Name, den er seinem ersten Sohn gab, war Methuschelach. Der Name kann gedeutet werden als ,,Sein
Tod sendet [es].” Man kénnte daraus schlieRen, dass damit eine Botschaft ausgedruickt ist: ,Wenn er stirbt,
wird das Gericht gesendet.” Er starb im Jahr der Flut.

Jud 1,14.15: ,Aber auch Henoch, siebenter von Adam, weissagte diesen mit den Worten: ,Siehe! Es kam der
Herr inmitten seiner heiligen Zehntausenden, 15 um lber alle Gericht zu halten und alle ihre Ehrfurchtslosen
zu strafen wegen aller ihrer ehrfurchtslosen Werke, mit denen sie sich in ehrfurchtsloser Weise vergingen,
und wegen alles Harten, das ehrfurchtslose Siinder gegen ihn redeten. “

Die Namen aus 1Mo 5: [Der] Mensch — gesetzt/gestellt/Stellung — sterblich [und hinfallig] - Weinender; —
ein Lobenswerter — ein Herabsteigender — Geweihter — sein Tod sendet — gewalttatiger [Mensch] — Ruhe
[und Trost].

Manche Bibellehrer sehen darin einen Hinweis auf die neutestamentliche Heilsbotschaft: ,Der Mensch kam
in die Stellung eines Sterblichen, und er weinte; ein Lobenswerte stieg herab, weihte sich [als Opfer]; sein
Tod sendet (vermittelt) dem gewalttatigen Menschen Ruhe und Trost.”

lll: Henoch war ein Mann des Glaubens.

Er glaubte an das, was Gott ihm zeigte: dass ein Gericht kommen werde. Das spornte ihn vmtl. an im Gebet,
in der Heiligung (sein Name: Weihung; Geweihter), im Dienst (der Verkiindigung).

Gott hatte Freude an Henoch. Wegen seines Glaubens gefiel er Gott wohl.

11,5.6: ,,<Durch> Glauben wurde Henoch versetzt, ..., ist ihm bezeugt worden, Gott wohlgefallen zu

haben. 6 Aber ohne Glauben ist wohlgefallen unmaoglich”
IV: Henoch wurde belohnt.

Gott liebte Henoch sehr. Henoch lebte nicht lange, nur ein Drittel von der normalen Lebenserwartung der
damaligen Zeit (Durchschnitt von Adam bis Noah ohne Henoch: 912 Jahre).
Aber der Lohn war groB. Gott nahm ihn mit.

Seite 203 von 267



Ein kleines Madchen gab die Geschichte mit Henoch folgendermalien wieder: ,Jeden Tag hat der liebe Gott
mit Henoch einen Spaziergang gemacht. Und als sie so jeden Tag am Spazieren waren, wurde der
Spaziergang ein wenig langer. Tag fiir Tag wurde er langer. Aber eines Tages, als der Gang schon sehr, sehr
lange geworden war, sagte Gott zu Henoch: Heute gehst du mal nicht nach Hause, sondern du kommst mit
zumeinem Haus!“

. Er war der erste Mensch, der entriickt wurde. Der zweite war Elia

. Die anderen suchten ihn. (Vgl. 2K6n 2,16.17.) Sein 527-jahriger Vater Jered, sein 593-jahriger GroRvater
Mahalalel, sein 663-jahriger UrgroRvater Kenan, sein 753-jahriger UrurgrofRvater Enosch und sein 300-
jahriger Sohn Methuschelach und sein 178-jahriger Enkel Lamech, sie alle kannten ihn. Und ,,er wurde nicht
gefunden®, d. h., man suchte ihn. Aber er war nirgends mehr zu finden. Er war weg. Und alle, die ihn
gekannt hatten, wurden wohl mit heiliger Scheu erfiillt, hatten sie doch in frischer Erinnerung, was Henoch
verkiindet hatte.

So wurde Henoch von Gott machtig gebraucht. Henochs Hinwegnahme war eine Warnung fur die

Lebenden. 604 Jahre spater kam das Flutgericht ...

(Noah kam 4 Jahre nach der Hinwegnahme Henochs zur Welt. Gewiss aber hat man ihm vom Leben seines
UrgroBvaters erzahlt.)

Gott liebte Henoch sehr. Und Gott gab ihm nach seinem Werk.

— Wie ist mein Werk? Off 22,12

Adam lebte noch, als Henoch geboren wurde; er war 622 Jahre alt. Henoch hatte noch mit Adam
kommunizieren kdnnen, auch mit Seth.

Noah kam vier Jahre nach Henochs Wegnahme zur Welt.

Auch von Noah lesen wir: ,,Er wandelte mit Gott.”

— Wir lernen: Wenn wir ein enges Leben mit Gott fliihren, wird Gott dafiir sorgen, dass unser Leben einen
Eindruck auf das Leben anderer hinterlasst.

4. Noah und sein Leben im Blick auf das kommende Gericht - Heb 11,7

,»<Durch> Glauben bereitete Noah, als ihm Weisung erteilt war liber Dinge, die noch nicht gesehen
wurden, in gewissenhafter Einstellung eine Arche zu“
Was geschah?

a. Gott gab Weisung:
Eine Flut sollte kommen.
b. Noah reagierte mit Glauben.
I: Ohne zu sehen
Und es war — menschlich gesprochen — sehr unwahrscheinlich, dass eine so groRe Flut kommen sollte.
Il: Mit Ehrfurcht und Vorsicht/Bedachtsamkeit

»in gewissenhafter Einstellung”

Auch die Hebr. sollen Gottes Wort ernst und genau nehmen — und Gottes Weisung darliber, wie wir leben
sollen.

lll: Mit Glauben an seine personliche Rettung

Auch zur Zeit der Hebréer sollte ein Gericht kommen. Und es gab einen Rettungsweg.
Auch heute: Es gibt ein Gericht.

IV: In Fursorge fur seine Familie

Seite 204 von 267



»Zur Rettung seines Hauses”

Wir lernen: In der Rettungsaktion geht es nicht nur um uns. Es geht auch um die Rettung unserer Familie
und unsere Mitmenschen.

V: Mit Tat: Er baute.

Auch heute: Es gibt Gericht Gber jedem Menschen. Jesus Christus ist flir uns — so wie die Arche —der
einzige Rettungsweg. Und er ist unser Richter.

— Wir lernen: Was tun wir, um unsere Mitmenschen zu warnen? - Wenn wir nichts tun, um sie zu warnen
und zu retten, ist es unglaubwiirdig, dass wir behaupten, es drohe jedem ungeretteten Menschen ein
Gericht (Heb 9,27).

Wer nichts tut und nichts sagt, zeigt, dass er nicht wirklich iberzeugt ist, dass die Menschen in Gefahr sind.
Glaube handelt.

c. Sein Glaube hat weitreichende Bedeutung.
»durch welchen er die Welt verurteilte, und er wurde Erbe der Gerechtigkeit, die des Glaubens ist.“
I: Er entkam mit seiner Familie dem Gericht.
Il: Er wurde Erbe der Glaubensgerechtigkeit.

Die Glaubensgerechtigkeit kann nur derjenige haben, der weiR, dass Uber allen Menschen der drohende
Zorn Gottes verhangt ist. Rom 1,18.

Rém 5,9: , Viel mehr werden wir also, nachdem wir nun gerechtfertigt worden sind in seinem Blut, durch ihn
gerettet werden vom Zorn”.

lll: Er verurteilte eine ganze Welt.

Er konnte nicht anders. Er konnte nicht sagen, die Arche ist der einzige Platz des Heils, ohne auch zu sagen,
wer nicht in die Arche geht, geht verloren.

— Wir predigen, dass wir an Christus glauben, um dem Verdammungsgericht Gottes zu entgehen.

Frage: Glauben wir wirklich, dass alle Slinder, die nicht glauben, verloren gehen. Oder glauben wir, dass
Siinder, die Jesus Christus nicht kennen, vielleicht doch nicht verloren gehen?

Noah verkiindete, dass die Menschen (die Religion, die Errungenschaften, die Politik) siindig und dem
Gericht verfallen war.

Und wenn wir glauben, werden wir es dem nachsten in der Reihe gleichtun: Abraham. Er verlieR seine
Heimat fir eine von Gott verheilRene Statte (Apg 7,2; Heb 11,16).

5. Abraham: Weg und Ziel des Glaubens - Heb 11,8-10

11,8-10: ,,<Durch> Glauben gehorchte Abraham, als er gerufen wurde, auszuziehen an den Ort, den er als
ein Erbe empfangen sollte. Und er zog aus - und wusste nicht, wohin er kommen wiirde. 9 <Durch»
Glauben hielt er sich <als Gast» auf <hier und da> im Lande der VerheiBung wie in einem fremden; er
wohnte ja in Zelten mit Isaak und Jakob, den Miterben derselben VerheiBung; 10 denn er erwartete die
Stadt, die die Grundfesten hat, deren Architekt und Erbauer Gott ist.”

Der Apostel schildert hier Etappen im Glaubensleben Abrahams.

a. Erste Etappe im Glaubensleben Abrahams: Die ersten Schritte des Glaubens - Heb 11,8

Abraham wird gerufen. Abraham verlasst seine bisherige Heimat.
»<Durch> Glauben gehorchte Abraham, als er gerufen wurde, auszuziehen an den Ort, den er als ein Erbe
empfangen sollte. Und er zog aus - und wusste nicht, wohin er kommen wiirde.”

Seite 205 von 267



I: Was ist es nun um diesen Ruf?

A: Fir Abraham bedeutet er eine Kehrtwendung

1: Er soll seinem bisherigen Leben den Riicken kehren. Die Menschen und den Ort seiner Heimat soll er
verlassen.
Den Abraham konnte keine Stadt zufriedenstellen. Die Kulturen und Gesellschaften und Stadte waren auf
unzuldanglichen Fundamenten aufgebaut. — Er verlieR Ur auf Gottes Geheils.
Apg 7,2 Der Gott der Herrlichkeit erschien unserem Vater Abraham, als er in Mesopotamien war.
Es gab eine gottliche VerheiBung. Abraham hatte eine richtige Schau. Deshalb konnte er die fortschrittliche
grofle Stadt samt ihrer brillanten Zivilisation und Kultur verlassen.

2: Dann soll er ins Ungewisse ziehen.

,»und er zog aus - und wusste nicht, wohin er kommen wiirde.”

3: Doch ist er nicht ohne Fiihrung.

Denn Gott sagte: ,Zieh in ein Land, das ich dir zeigen werde.”

Abraham hatte genug als Richtschnur fiir seinen Weg. Er fragte nicht weiter nach Erklarungen, nach dem
Warum und Wozu und Wie. Gott zeigte ihm nur den nachsten Schritt.

Auch wenn Fragen zuriickbleiben, es gilt: Was Gott auftragt und zeigt, wird immer ausreichend sein.

4: Und ein weiterer Lichtstrahl schien ins dunkle Ungewisse: Er sollte einen Ort zum Erbe bekommen.

Gott rief Abraham nicht nur zum Verlassen auf. Er hielt ihm auch Neues vor Augen. Und das Neue hat das
Alte ganzlich in den Schatten gestellt.

— In V. 13-16 erfahren wir, dass er lernte, dass das, worauf sich Gottes VerheiBung bezog, mehr war als
das, was er verliel3.

Die Schlussfolgerung, dass es sich bei dem Vaterland um ein himmlisches handelt (Heb 11,16), zieht der
Autor des Hebrderbriefes. Die alttestamentlichen Heiligen wussten nichts von einem himmlischen
Jerusalem und himmlischen Erbe, denn im AT ist alle Zukunftshoffnung diesseitig.

B: Die ersten Leser dieses Briefes waren - wie Abraham - ebenfalls gerufen.
1: Gerufen, eine vertraute Umgebung zu verlassen
2: Gerufen in eine unsichtbare Zukunft

3: Doch waren ihnen ebenfalls Fiihrung und ein Erbe zugesagt.

Auch wenn wir Fragen haben: was Gott uns auftragt und zeigt, wird immer genug sein.

C: Auch wir wurden gerufen, alles zu verlassen.

Die Erzvater waren gerufen in eine Zukunft zu gehen, in eine unbekannte, aber nicht ungewisse. Auch wir
wurden gerufen, alles zu verlassen — aber mit einem zuverlassigen Fihrer.
Wer Jesus nachfolgt, Gberlasst es IHM, wohin die Reise gehen soll.

Il: Auf diesen Ruf Gottes reagierte er gehorsam im Glauben.

Abraham gehorchte, ohne etwas zu sehen. Er gehorchte aufgrund des Wortes Gottes.

. Er traf die nétigen Vorbereitungen, und dann zog er aus. Dabei diirfte er wohl so manch einen Kopf
schittelnden Bekannten hinter sich gelassen haben.

— Wir lernen: Jede Priifung ist im Grunde eine Anfrage:

. Kann ich auf die verheiRene Freude warten?
Seite 206 von 267



. Kann ich Geduld Gben. Oder will ich unbedingt jetzt die Freude haben? (Heb 10,12,1-2)

lIl: Exkurs zum blinden Glauben

Der Herr Jesus verlangt nicht von uns, dass wir blind glauben, dass er der Sohn Gottes ist. Nein. Er gibt uns
genligend Beweise, auf denen unser Glaube an seine Gottessohnschaft und seine Auferstehung ruhen kann
(Joh 20,30.31), auch Zeugen (Joh 20,25.29). Aber nachdem wir dann seine Jliinger geworden sind, wird die
erste Lektion sein, dass wir lernen, dass er der HERR Uber alles in unserem Leben sein will. Und die miissen
wir ohne Riickhalte annehmen (Lk 14,23-27.33), sonst kénnen wir nicht seine Jinger sein. Wir miissen
lernen, nicht auf Erklarungen zu bestehen, und lernen alle menschlichen Sicherheiten aufzugeben. Er wird
uns nicht fragen: ,,Was mochtest du fir mich tun” und uns dann die Entscheidung tiberlassen. Nein, er will,
dass wir ihm einen Blankoscheck geben. Wenn wir wirklich glauben, dass er der oberste Herr in unserem
Leben (und Gberhaupt) ist, werden wir auch bereit sein, alles zu tun, was er sagt, — einfach deshalb, weil er
es sagt, ohne Erklarungen und ohne gefragt zu werden, ob wir wollen oder nicht.

Das ist der erste Schritt im Leben der Nachfolge.

b. Taten im Blick auf das eigentliche Ziel des Glaubens - Heb 11,9.10:

»<Durch> Glauben hielt er sich <als Gast» auf <hier und da> im Lande der VerheiBung wie in einem
fremden; ...

I: Er hielt sich als Gast auf.

Warum machte Abraham es sich nicht zu Hause im fremden Land?
Er wusste, dass es noch nicht Zeit war.

»er wohnte ja in Zelten mit Isaak und Jakob, den Miterben derselben VerheiRung;“

Warum lebte er in Zelten, nicht in Hausern?

Vielleicht soll gezeigt werden: Es gilt zu verzichten, wenn man dabei ist, eine Zukunft zu erben. (Heb
11,24ff)

Es gilt jederzeit beweglich zu bleiben.

Hatte er sich fest eingerichtet, ware es schwieriger geworden, auf Gottes Befehle zu horchen. Er wusste
also, dass er noch nicht am Ziel war, als er in Kanaan war.

Il: Er erwartete die Gottesstadt.

. Abraham hatte eine VerheiBung bekommen: 1Mo 12,7. Aber er bekam das Land noch nicht. —»
. Er reagierte wieder im Glauben/Vertrauen:

11,10:,,...,, denn er erwartete die Stadt, die die Grundfesten hat, deren Architekt und Erbauer Gott ist.”

. Er erwartete eine andere Heimat nach dem Tode. Er rechnete mit der Verwirklichung der Verheillung
Uber den Tod hinaus.

. Er blieb im fremden Lande; er ging nicht zurtick. Vgl. V. 15.

. Er lebte wie ein Gast in Zelten.

. Er bezog Sohn und Enkel mit ein.

Problemfrage: Eigentum im Lande

Wie ist V. 9 mit 1Mo 13,14.15 zu vereinen?

Diese Spannung bringt Stephanus in klarer Form zum Ausdruck; Apg 7,5. Gott gab ihm kein Eigentum im Lande. Was ist hierzu zu sagen?

Abraham musste warten. - Nicht nur auf einen Erben, sondern auch auf sein Erbe. Und er hat zu warten gelernt. Er lernte, dass Gott nicht immer das
Versprechen einlost, wahrend man lebt. Und so lernte er, mit einem anderen Leben und mit einem anderen Ort zu rechnen, und mit der Auferstehung.

Und wenn Gott von ewigem Besitz gesprochen hatte, und wenn irdische Orte und irdisches Leben verganglich sind, dann musste es den festen Ort, die feste
Stadt und das bessere Zuhause nach dem Tode geben. — Er wartete auf die himmlische Stadt.

— Der Hebréerbrief will uns helfen, im Glauben vom Diesseits (liber den Tod hinaus) ins Jenseits zu sehen, im Vertrauen auf den Ruf unseres nicht sichtbaren
Herrn Gber den Tod hinauszusehen.

Problemfrage: Stadt oder Land?

Seite 207 von 267



Drei Hinweise helfen uns:

.Wasin V.9 ,Land” heift und in V. 10 ,Stadt” ist, das ist in V. 8 ein Ort, Platz.

. Der Begriff ,Land” wird in V. 14 zu ,Vaterland®, und in V. 16 wieder zu ,,Stadt”. Ein Vaterland ist das Land der Familie.

. Was ist eine Stadt? Ein Ort, an dem Menschen ndher beieinander wohnen.

Auf dem Land ist man eher allein und daher mehr auf sich selbst angewiesen. In der Stadt sind Gemeinschaft und Abhdngigkeit starker.

Dass man in der Stadt ndaher zusammenwohnt, hat noch Weiteres zur Folge: Menschen werden in starkerem MaRe voneinander beeinflusst - zum Guten und
auch zum Bosen, je nachdem, was vorherrscht. Haben die guten Einfliisse die Oberhand, so herrscht Gottesfurcht, Friede und Gerechtigkeit. Und das Schone
wird gepflegt. (Vgl.: Die Eltern Mose sahen, dass er ein ,,schones” [wortlich: ,stadtisches”] Kind war.)

Abrahams versprochenes Land ist ein Land herzlichster Gemeinschaft und dulRerster Schonheit, eine
vollkommene Stadyt, in der alle Platz haben.

Bei Abraham wird der Glaube an das Diesseits und der Glaube an das Jenseits vereint. Er lernt zu warten. Er
wird auferstehen und dann das Land Israel (und die ganze Welt, Rom 4,13) ererben - spat, aber friih genug.
Roém 4,13: ,denn nicht durch Gesetz wurde Abraham oder seinem Samen die VerheifSung, dass er der Erbe
der Welt (d. h.: der Menschen) sein sollte, sondern durch die Gerechtigkeit des Glaubens...”

Anwendung

Das Geheimnis Abrahams war, dass er sein inneres Auge auf die ewige himmlische Stadt richtete. Er
glaubte, dass es eines Tages eine Stadt mit ewigen Fundamenten geben wird.

Sie war noch zukiinftig. Aber er vertraute Gott. Das half ihm im richtigen Verhaltnis zu den Dingen dieser
Welt zu stehen. Das half ihm, die Dinge der diesseitigen Welt nicht so zu betrachten, als waren sie das
Wichtigste.

— Was ist das Geheimnis unseres Glaubenslebens? Dass wir uns nach der himmlischen Stadt ausrichten,
uns mit den Dingen beschaftigen, die droben sind. Kol 3,1-4!

Das war das Geheimnis des Lebens Jesu. Er durchschaute die Welt. Er sagte (Joh 16,28):

»Ich ging vom Vater aus und bin in die Welt gekommen. Ich verlasse die Welt wieder und gehe hin zum
Vater.”

— Heb 12,1-3

Wir dirfen die gegenwartigen Segnungen geniellen, unser Haus, die Berge, das Essen, das Gott uns gibt,
den Beruf. Aber wir diirfen nicht zulassen, dass sie unser Denken zu stark beschaftigen. Sie diirfen nicht Ziel
und Inhalt unseres Lebens werden.

Ansonsten richten wir uns hier in der Fremde so ein, als waren wir zu Hause. Wir diirfen aber nie aufhoren
wie Wanderer und Fremdlinge und Nomaden zu leben.

6. Sarah: Kraft durch Glauben - Heb 11,11.12

»<Durch> Glauben erhielt auch Sara selbst Kraft zur Samenempfangnis, und iiber die Zeit des
entsprechenden [Alters] hinaus gebar sie, da sie den VerheiRenden fiir treu erachtete, 12 weshalb auch
von Einem - und das von einem Erstorbenen - [Nachkommen] geboren wurden, und das von einem
Erstorbenen, <so»> zahlreich wie die Sterne des Himmels und wie der unzahlbare Sand am Ufer des
Meeres.”

Zur Ubersetzung:

Die byzantinische Textform (Hodges/Farstad, Pickering, Textus Receptus, RP 2005) ldsst nur den Schluss zu,
dass der Akteur hier Sara sein muss, da sie die Lesart ETEKEN (sie gebar) liest. Diese wird von Nestle/Aland
ausgelassen.

Das eigentliche Wunder ist ja nicht, dass alte Manner noch Kinder zeugen kdnnen, sondern, dass eine Frau
wie Sara noch gebarfahig war, obwohl sie das Alter dazu eigentlich schon Gberschritten hatte.

[Ginge man nach NA, so bliebe es offen: Vgl. von Siebenthal: (NSS Neuer sprachl Schliissel): sie empfing
Kraft, eine Nachkommenschaft zu begriinden (B 1; EWNT 3, Sp. 631)

ODER wenn Abraham Subjekt des Satzes ist: er empfing Kraft, Nachkommen zu zeugen — und Sara ihrerseits
war (doch) unfruchtbar (= trotz Saras Unfruchtbarkeit) [vgl. EWNT 2, Sp. 631];

Seite 208 von 267



ANDERE gehen v. einem dat. sociativus [A179] aus: empfing er auch ... zusammen mit Sara, obwohl diese
unfruchtbar war [vgl. B 2; BDR §194-2]).

Die Elberf. 2006 hat einen Vorschlag fiir die Ubers. von Heb 11,11, den ich so nicht bestitigen wiirde:
,Durch Glauben empfing er auch mit Sara, obwohl sie unfruchtbar war, Kraft, Nachkommenschaft zu
zeugen, und zwar (iber die geeignete Zeit des Alters hinaus, weil er den fiir treu erachtete, der die
Verheifsung gegeben hatte.”

Der Akt der ,,KATABOLH SPERMATOS” ist eindeutig dem Mann zuzuordnen. Siehe dazu etwa Origenes
(Fragmenta in Ev. Joannis, 27.12): ,,IHSOUN TON GENNHQENTA EK THS PARQENOU ANEU KATABOLHS
SPERMATOS ANDROS”. Ich (ibersetze: ,Jesus, der mit Maria gezeugt wurde, ohne Einsenkung des Samens
eines Mannes”.

Die Verwirklichung, diesen Zeugungsakt seitens der Frau zu empfangen, wird durch das Verb LAMBANW
deutlich gemacht. Siehe dazu u.a. Epiphanius (Anc. 94.5.6): ,, KAl EK NEKRWN hO QEOS THN ELPIDA
KECARISTAI NEKRWQEISHS MALISTA ,, THS MHTRAS SARRAS-“ KAI TO ,,PEPALAIWMENON KAI EGGUS
AFANISMOU GEGONOS” THS KAT EQISMON GUNAIKOS AKOLOUQIAS hH XHRANQEISA PHGH AUQIS
DUNAMIN LAMBANEI EIS KATABOLHN SPERMATOS KAl hH GHRALEA <hWS> NEWTERA KUISKEI“

Die BKV. libersetzt wie folgt: ,,und Gott gab ihm [Anm.: Abraham] Erflillung seiner Hoffnung sozusagen aus
Totem, indem ja der Leib der Sara erweckt Gott zu neuer Kraft, und so genaturnotwendigen Laufe der
Dinge schon erstorbenen Leib der Sara erweckt Gott zu neuer Kraft und so gebiert die alte Sara gleich
einem jungen Weibe“

,KATABOLH SPERMATOS" wird hier vornehm nicht wortlich ibersetzt, wir wissen jedoch, dass es sich um
den Zeugungsakt des Mannes handelt. Um auszudriicken, dass Sara diesen in ihrem Kérper, der dazu
eigentlich nicht mehr in der Lage war, aufzunehmen, bedient sich Epihanius der Phrase ,,DUNAMIN
LAMBANEI EIS KATABOLHN SPERMATOS*.

Das bedeutet fiir Heb 11,11, dass o.g. Ubersetzung der Elberfelder 2006 nicht sinnvoll erscheint, da
,DUNAMIN EIS KATABOLHN SPERMATOS ELABEN” eine eindeutige Beschreibung dessen ist, was Frauen
bzw. Sara betrifft.

Soweit noch als Nachtrag, wieso man auch ohne textkritische Uberlegungen dazu kommen kann, hier Sara
als Akteur zu sehen. (Streitenberger)

a. Was ist das fiir eine Person, die glaubte?

Lenken wir unsere Aufmerksamkeit zuerst auf die glaubende Person, dann auf die Weise ihres Glaubens,
sodann auf die Folge ihres Glaubens.

V. 11: ,,Durch Glauben erhielt auch Sara selbst Kraft zu[r] Griindung eines Samens «i. S. v.: einer
Nachkommenschafty, und iliber die [bestimmte] Zeit des [entsprechenden] Alters hinaus gebar sie, da sie
den VerheiBung Gebenden fiir treu <und glaubwiirdig> erachtete. 12 Deshalb wurden auch von einem,
und dies von einem Erstorbenen, [viele] geboren, so zahlreich wie die Sterne des Himmels und wie der
unzahlbare Sand am Ufer des Meeres.”

»Auch Sarah“
I: Eine Frau, nicht nur ihr Mann

Der Gott der Bibel hat es nicht nur mit Mannern zu tun. Auch die Frau des Abraham war am Glauben
beteiligt.

1Mo 18,9: Die Erste Frage der drei Engel an Abraham: Wo ist Sarah!

Gott ist sehr interessiert an Frauen.

ll: Eine, die in den geistlichen Vorgang mit einbezogen wurde

Sie wurde nicht nur als biologisches Mittel - wie eine Unperson - gebraucht. Sie wurde voll in den
geistlichen Vorgang mit einbezogen. Hagar wurde gebraucht (verwendet), Sarah aber war sowohl innerlich

Seite 209 von 267



als duBerlich eine Freie, die selbst entschieden hat. Nicht hat sie lediglich mitgemacht, sondern in eigener
Regie geglaubt und gerechnet.

lll: Eine, die selbst glaubt

Der Abraham, der in der Heiligen Schrift als besonderer Glaubensheld dasteht, vertraute.

»Auch Sarah” vertraute. Sie steht neben ihm, nicht nur als Anhangsel zwecks einer netten Geschichte,
sondern als selbst Glaubende.

- Gal 4,29;

- Sie ist ein Vorbild des oberen Jerusalem, des Evangeliums, aus dem wir geboren sind. Gal 4.

Sie wird die Mutter der Glaubenden.

1Petr 3,6: ,,wie Sara dem Abraham gehorchte und ihn ,,Herr” nannte, deren Kinder ihr wurdet als solche,
die Gutes tun und nicht firchten irgendeinen Schrecken; ...”

IV: eine, die selbst gehorcht hatte, nachdem sie so schwach geworden war und weit liber
die Jahre hinaus war

Das Lachen des Unglaubens und Zweifelns bei Sarah. 1Mos 18,12
Ihre Gebarfahigkeit war schon gestorben.

b. Wie glaubte Sarah?

In V. 11 heil’t es:
»Sie erachtete den VerheiBenden treu”

Sie fasste neuen Mut, hielt den Verheillenden fiir treu und glaubte, dass das scheinbar Unmogliche
geschehen sollte. Sie nahm die Ermahnung des Herrn ernst, wurde wieder stark im Glauben.

Zuerst leugnet sie, > wird zurechtgewiesen. — dann ringt sie sich zum Vertrauen durch.

Ein Verheiflender setzt eine VerheiBung voraus. An Abraham war eine VerheiBung ergangen, die sie selbst
betraf. In ihrer Gegenwart war die VerheiBung wiederholt worden, als sie im Zweifel lachte - und trotz
dessen, dass sie im Zweifel lachte. Sie wird sich dann zum Glauben durchgerungen haben.

- Lektion: Auch wir diirfen, wenn wir zweifelnd gestrauchelt sind, aufs Neue anfangen, uns an die Zusage
unseres Herrn klammern und vertrauen.

- Lektion: Die beste Voraussetzung fiir Glauben ist unsere Unfahigkeit und die Unmaoglichkeit einer
Situation.

NICHT vom Ist-Zustand beeinflussen lassen. Gott kann aus Riihrei Spiegelei machen.

Gott hat Freude daran, sich durch Schwache zu verherrlichen.

Es gehort zum Wesen des Glaubens, dass er sich tGber das Sichtbare hinweg schwingt.

Es gehort zum Wesen des Glaubens, aus der Unmoglichkeit heraus mit dem allmachtigen Gott zu rechnen
und auf sein Eingreifen zu warten, aus der schlimmsten Situation und den unglinstigsten Umstanden
heraus darf ich zu dem kommen, der alles in der Hand hat.

. Alles, was Gott mir schickt, brauche ich, alles, was ich nicht habe, brauche ich nicht!

2Kor 12,9.10 Paulus, es ist genug Gnade vorhanden, genug Kraft und Hilfe meinerseits. Du kannst nun
wahlen! Du kannst so viel Gnade von mir nehmen, so viel du willst.

- Lektion: Der Glaube hat seine Quelle nicht im Sichtbaren, sondern in einer Person: in dem verheienden
Gott. Glaube besteht aus der Beziehung zu dem VerheiRenden.

NICHT: Vertrauen auf eine unpersonliche VerheiBung, NICHT Technik, sondern Beziehung, Leben!
Obwohl also an eine VerheilRung beim Glauben Sarahs zu denken ist, sagt der Text es doch so, dass der
VerheilRende selbst bei ihr im Vordergrund stand. Wichtig war ihr nicht nur die Gabe Gottes, sondern der
Gott, der Geber. ER als Treuer stand ihr vor Augen. Ihr Glaube galt einer PERSON. Das ist wohl ohne eine
Beziehung zu dieser Person nicht zu denken.

Glauben ist etwas, das WIR zu tun haben, nicht etwas, das Gott an uns tut!

Rém 15,13

Seite 210 von 267



¢. Was war die Folge des Glaubens der Sarah?

Sie ,erhielt Kraft — zur Empfangnis“

Paulus berichtet im Galaterbrief, dass diese Kraft vom Heiligen Geist war (vgl. Gal. 4,29).

. Sie gebar - was der Apostel dann als Leben aus dem Tode schildert.

. Sie gebar ein neues Leben: Isaak (1Mo 21,1)

. Sie gebar eine grofle Nachkommenschaft. Diese erwuchs ihr - wie verheiflen, will der Apostel wohl
andeuten.

So ist Sarah also ist ein wichtiges Glied in der Kette der Glaubenden —
und eine Ermutigung, besonders fiir die Schwachen unter uns.

7. Zwischenbewertung des Glaubenslebens der Erzviter - Heb 11,13-16
a. Wie starb die Erzvaterfamilie? - Heb 11,13 A

»<Als Menschen> des Glaubens starben diese alle: Sie hatten die VerheiBungen nicht empfangen, ...“

b. Wie lebte die Erzvaterfamilie? - Heb 11,13-16
. Mit dem Auge auf die ferne VerheiBung gerichtet.

»sondern sie aus der Ferne gesehen”

. Von der VerheiBung uberzeugt.

,und waren liberzeugt worden”

. Die VerheiBung gruRend, als ware sie da. Heb 11,13

,»und hatten sie gegriiRt”

. Zum Ausdruck bringend (,,sie sagten“ Heb 11,13), dass sie Fremde im Land waren.

,»und hatten bekannt, dass sie Fremde im Land waren und solche, die sich voriibergehend aufhalten, ...“
Abraham bekannte, dass er ein Fremder sei: 1Mo 23,4; d. h., ein Fremder hier auf Erden; vgl. Ps 119,19.

. Dem himmlischen Heimatland zustrebend. V. 14 (Phil 3,19.20)

11,14: ,denn die, die solches sagen, machen offenbar, dass sie [das] Vaterland suchen.”

. Ihr erstes Heimatland vergessend. Heb 11,15; vgl. Phil. 3,13.

11,15:,,Und wenn sie [dabei] an jenes gedacht hitten, von dem sie ausgezogen waren, hitten sie Zeit
«und Gelegenheit> gehabt umzukehren.”

. Sich danach ausstreckend. Heb 11,16 A

Sie stellten sich ganz darauf ein.
11,16: ,Nun haben sie sich aber nach einem besseren ausgestreckt, das heit, nach einem himmlischen,

"
.

Das ist ein Kommentar des Apostels (d. h.: des Verfassers des Hebraerbriefes). Im Jenseits selbst gab es
keine Jenseitshoffnung. Israel hatte eine diesseitige Hoffnung, nicht eine jenseitige. Das wurde erst durch
die Lehre des Herrn, Jesu, des Gesalbten, klar.

Seite 211 von 267



c. Wie reagierte Gott auf diese Haltung? - Heb 11,16 M

., Weshalb Gott sich ihrer nicht schamt, ihr Gott genannt zu werden, denn er bereitete ihnen eine
Stadt.”

. Er schamte sich ihrer nicht.
Ihr Vertrauen war genug, um sie der Gemeinschaft mit Gott wirdig zu erachten.

. In diesem Zeichen lieB er sich Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs nennen (2Mo 3,6) auch
nach ihrem Tode.

. Er bereitete ihnen den neuen Heimatort — durch Jesus Christus.

Und diese neue Heimat wird die Erwartungen der Erzvater weit Ubertreffen. Abraham wird von Gott nicht
enttduscht sein. (Und Gott wird sich auch dort Abrahams nicht schamen.)

8. Abraham: Gepriifter Glaube (Loslassen/Rechnen im Glauben) - Heb 11,17-19

11,17-19.: ,,<Durch> Glauben hat Abraham, als er auf die Probe gestellt wurde, Isaak dargebracht, und er
brachte den Einziggeborenen dar, er, der die VerheiBungen in Empfang genommen hatte, 18 zu dem
gesagt worden war: ,,In Isaak wird dir ein Same genannt werden“: 19 Er rechnete: ,,Gott kann auch von
den Toten erwecken” - von woher er ihn auch gleichnishaft zuriickerhielt.

Die Verse Heb 11,17-22 illustrieren Heb 11,13-16, wie auch Heb 11,8-12 es vorweg tun: Es geht um den
Glauben, der im Vertrauen tGber den Tod hinaussieht.
Merken wir uns die Reihenfolge der Ereignisse:

a. Er bekam eine Verheiflung. - Heb 11,18

b. Er nahm die Verheiflung an. - Heb 11,17 M

c. Er wurde auf die Probe gestellt. - Heb 11,17 A
d. Er rechnete. - Heb 11,19

e. Er brachte Isaak im Glauben dar. - Heb 11,17
f. Er bekam seinen Sohn wieder. - Heb 11,19M

Lenski: Abraham brachte Isaak ,,in einem Gleichnis” hin, in einer Weise, die wie ein Gleichnis die Macht
Gottes zeigte, von den Toten aufzuerwecken. 2Kor 1,8-10 ist analog dazu: als ein Sinnbild des gewaltsamen
Todes und der Auferweckung Christi.

9. Isaak: Korrigierter Glaube - Heb 11,20

»<Durch> Glauben segnete Isaak den Jakob und den Esau beziiglich kommender Dinge.“

Er wurde Prophet.
Er segnete.
Er segnete beide Sohne.

Zuerst segnete er den Esau, wie er meinte, dann aber bewusst den Jakob.

Isaak war fast blind. Sein Sehsinn konnte ihm nicht mehr helfen. Aber er hatte einen guten Gehorsinn.

Seite 212 von 267



Wenn er auf seine Ohren vertraute, dann war es klar: Die Stimme ist Jakobs Stimme!

Aber er vertraute nicht auf sein Gehor, er lieB sich tduschen

Er schmeckte den Braten — wie Wildbret von Esau. Es war aber nicht Esau. (Rebekka wusste, wie Esau es
Ublicherweise zubereitete)

Er betastete Jakobs Arme — Wie Esau. Es war aber nicht Esau.

Er roch seine Kleider — Wie Esau. Es war aber nicht Esau.

(Er lieB sich von den anderen duReren Sinnen verfiihren, anstatt auf die Stimme zu achten, die er horte.)
Hatte Isaak vielleicht Gottes Wort vernachlassigt? War er im Horen schwerhorig/trage geworden? (Heb
5,11ff.). Das ist immer gefahrlich.

Isaak hatte vielleicht das Horen nicht gelibt.

Aber nur durch Uben bekommt man geiibte Sinne zur Unterscheidung:

Heb 5,14. ,die aufgrund von Gewdéhnung <ernsthaft) gelibte Sinne haben zur Unterscheidung sowohl des
Edlen <und Guten> als auch des Schlechten <und Bésen».”

Jesus hatte gesagt: Wer ein Ohr hat, der hore.

Vielleicht hatte Isaak sich jahrelang auf seine eigenen Vorlieben eingestellt, ohne Gottes Wort zu befragen
bzw. sich an Gottes Wort zu erinnern. Er meinte: Esau soll Clan-Chef werden. Er verlernte es, mit dem
Denksinn auf Gottes Wort zu bauen und dann — aufgrund des Wortes Gottes — zu urteilen.

— Wir lernen: Wir stehen oft in der Gefahr, dass wir uns auf daufSere Sinne, auf gewisse Emotionen (und
Erfahrungen) verlassen.

Manche Prediger spielen mit den Geflihlen der Horer, anstatt Gottes Wort zu predigen. Aber nicht die
Gefiihle sind der Segen. Und auch wir machen uns manchmal von ,,Hochs” und , Tiefs“ abhangig, anstatt
aus Glauben zu leben; aus Glauben auf das untriigliche, reine Wort Gottes.

Aber das Erfreuliche ist: Isaak liel sich von Gott korrigieren —und segnete seinen Sohn Jakob noch einmal,
diesmal voll bewusst und im Glauben:

1Mo 28,3.4: ,,Und Gott, der Allmdichtige, segne dich und mache dich fruchtbar und mehre dich, dass du zu
einer Schar von Viélkern werdest; 4 und er gebe dir den Segen Abrahams, dir und deinem Samen mit dir, auf
dass du das Land deiner Fremdlingschaft besitzt, das Gott dem Abraham gegeben hat!“

10. Jakob. Gelauterter Glaube - Heb 11,21

11,21: ,«<Durch> Glauben segnete Jakob im Sterben jeden der S6hne Josephs.”

Jakob glaubte an die Verheiung Gottes. Aber in jungen Jahren — und noch lange danach — hatte er seine
eigenen Ideen. Er dachte, er miisste das Erstgeburtsrecht trickreich erkaufen und dann den Segen stehlen.
Und er macht fast alles kaputt:

- Seine Beziehung zu Esau.

- Seine Beziehung zu seinen Eltern, die er jahrzehntelang nicht mehr sehen durfte.

- Seine Beziehung zu seinem Schwiegervater Laban.

Jakob hatte seine Lektionen zu lernen:

. Die geliebte Rahel wird ihm genommen

. Der geliebte Sohn Josef wird ihm genommen.

. Hunger kam ins Land.

. Simeon wird ihm genommen.

. Benjamin musste er loslassen.

Ist das der Mann den Gott segnet? — JA. Wie wir dann im Verlauf der Geschichte weiter sehen werden, war
genau das der Segensweg fiir Jakob. Alles arbeitete fiir ihn. (Gott verwendete den Hunger, dass er
Benjamin loslassen konnte.)

— Und nun, am Ende seines Lebens stehend, segnete er. Er hatte gelernt, nicht auf seine eigenen
egoistischen Denkmuster zu vertrauen, sondern auf Gott.

Er lehnte sich auf seinen Stab, ...

,und er beugte sich und huldigte Gber das Obere seines Stabes hin.”

Seite 213 von 267



Und er konnte seine S6hne segnen —im Glauben. Deren Zukunft war sicher in der VerheiBung Gottes. Er
wusste, was es heiBt zuglauben.

Veiel: ,In V. 21 stellt der Apostel zwei Momente, die zwar zeitlich auseinander liegen, nebeneinander, weil
sie, unter dem Gesichtspunkt des Glaubens aufgefasst, zusammengehoéren.”

In der Tat liegen sie zeitlich auseinander, weshalb man das bei der Usg beachten sollte, denn es sind zwei
verschiedene Begebenheiten, auf die hier Bezug genommen wird. Wir haben also zwei unabhangige Satze
zu bilden, zumal der Grundtext das durchaus zulasst.

In diesem Fall bezieht sich der zweite Satz auf das Ende 1Mo 47 und der erste auf 1Mo 48. In beiden Fallen
kommt der Glaube des alten Jakob zum Ausdruck. (Beides geschah zeitlich eng nacheinander.)

Jakobs zwei Glaubenshandlungen:
. Er segnete jeden der S6hne Josefs.
. Er beugte sich in Anbetung als ein Schwacher.

11. Josef: Glaube mit Scharfblick in die Zukunft - Heb 11,22

11,22: ,,«Durchy Glauben dachte Joseph am Ende [seines Lebens] an den Auszug der S6hne Israels und
erteilte Befehl beziiglich seiner Gebeine.”

Der grofSte Test des Glaubens ist wahrscheinlich nicht das Opfer, nicht der Verlust, sondern der Erfolg.
Josef bestand auch diesen Test.

Josef war Kénig von Agypten — und doch hielt er am Wort Gottes fest. Er behielt seinen Glauben (den er als
Kind hatte): namlich, dass Gott ein gewaltiges Programm fiir diese Welt hat. Und im Zentrum dieses
Programmes stand nicht Agypten, sondern Israel.

— Wir lernen: Die Hoffnung der Welt liegt nicht in den Supermachten, sondern in den Heiligen des Messias
Jesus, die Gottes Werkzeuge sind und durch die Gott wirken kann.

Es war das winzige Israel, durch das der Messias kam. Es war die kleine Schar der Nachfolger des Messias,
durch welche Gott sein Programm ausfiihrte (R6m 11,12-15.25-27).

Das braucht groBen Glauben, nicht wahr? Aber Josef hat gelernt, zu glauben. Er hatte gelernt von Abraham,
Isaak und Jakob.

11,22 E: ,,und erteilte Befehl beziiglich seiner Gebeine.”

Sein Handeln stellte seinen Glauben unter Beweis.

Zu jener Zeit war Israel nicht im verheiBenen Land. Aber Josef glaubte an Gottes VerheiRungswort an
Abraham (1Mo 15,13-16): Israel wird zuriickgefiihrt werden. Seine Gebeine sollten nicht in Agypten
bleiben. ,Ich will nicht ein Mausoleum in Agypten, sondern ein Verbindungsglied sein in der langen Kette
dessen, was Gott durch seine Heiligen tut.

Das ist Glaube.

— Wir wollen einen Weg einschlagen, der zeigt, dass wir auf ein Morgen mit dem Herrn rechnen. Und wir
wollen andere mitnehmen.

12. Moses Eltern: Glaube, der sich nicht fiirchtet - Heb 11,23

11,23: ,«<Durch> Glauben wurde Mose, als er geboren war, drei Monate von seinen Eltern versteckt, weil
sie sahen, dass es ein feines, <anmutiges; wortl.: stadtisches> Kind war, und sie fiirchteten nicht die
Verordnung des Konigs."

Gott hatte das Kind geformt. Ps 139

Seite 214 von 267



. Er gab dem Kind ein auBergewo6hnlich feines Aussehen und gewann so die Aufmerksamkeit der Eltern.
Moses Eltern sahen in ihm als Kleinkind schon, dass er ein besonderes Kind war.

. Sie riskierten ihr Leben, als sie ihn versteckten.

. Sie vertrauten auf Gott Tag fiir Tag, dass er einen Weg finden wiirde, Mose zu bewahren.

. Nach drei Monaten war das Vertrauen so erstarkt, dass ein groBerer Glaubensschritt gewagt werden
konnte.

. Sie orientierten sich die ganze Zeit nicht am Konig, sondern an Gott, wussten aber nicht, was aus dem
Kind werden sollte. Sie vertrauten Gott. (Wie mégen wohl die anderen Israeliten gedacht und gehandelt
haben?)

. Durch ihren Glauben wurden sie Mitarbeiter Gottes in seinem grofRen Werk der Erl6sung und Bewahrung
seines Volkes.

— Wir lernen hier einige Lektionen:

1. Gott hat grof3e Freude daran, wenn seine Kinder ihm GrolRes zutrauen — besonders dann, wenn sie im
Vertrauen auf Gott nicht vor Menschen Angst haben.

Die Eltern Mose waren nicht unrealistische Schwarmer. Sie hatten das bloRe, reine Wort Gottes, die
VerheiBung an Abraham, und vertrauten darauf, dass Gott sein Volk nicht in Agypten untergehen lassen
wirde.

2. Glaube ist etwas Wachstiimliches. Dieser soll zu mehr Glauben fihren.

NICHT stehenbleiben beim Kleinglauben.

Gott hat ein sehr groRRes Anliegen, die Seinen dazu zu bringen, ihm mehr zu vertrauen.

Von Natur aus (seit der Slinde Adams) liegt uns das Glauben nicht. Wir vertrauen nicht gerne, wir
misstrauen, zagen, zweifeln. Seit der Sinde Adams haben wir die Tendenz des Misstrauens in uns.

Das Fleisch will Sichtbares, Empfindbares. Wir wollen fiihlen, erleben, mit den 5 Sinnen erfahren.

Glauben heiRt aber: auf das reine Wort Gottes vertrauen und auf die Zuverlassigkeit dessen, der es geredet
hat.

Das Vertrauen zu Gott wachst in dem MakRe, in dem wir Giberzeugt werden, dass es sich lohnt, Gott zu
vertrauen und dass er vertrauenswiirdig ist und es sehr gut mit uns meint.

3. Haben wir etwas erfasst von den historischen Tatsachen (z. B. von der historischen Tatsache der
Auferstehung Christi aus dem Grab) und vom Wesen Gottes, so dirfen wir prolongieren (verlangern) — und
wir lernen, auch auf diejenigen Aussagen Gottes zu vertrauen, die wir nicht verifizieren kdnnen, auf das
Unsichtbare und nicht Fihlbare.

— Wir brauchen also nicht zu beten: ,,Gott, lass mich dich spiiren.” Bzw.: ,,Ich méchte deine Nahe fuhlen.”

Unglaube hingegen

. verunehrt Gott.

. verwundert Gott, Mk 6,6; vgl. Jes 59,16: Mangelnde Firbitte verwundert Jahweh.

. wird von Gott getadelt, Mk 16,14.

. flihrt weg von Gott und Gottes Wort, flihrt nicht ans Ziel, nicht in die Ruhe, Heb 3,19.

— Wir dirfen unseren Glauben ndhren durch Gottes Wort, so wird er wachsen.
2Thes 1,3:,,... weil euer Glaube in hohem Mal3e wachst”
2Kor 10,15: ,wenn euer Glaube wachst”

Exkurs: Wie kann der Glaube wachsen?

Heb 12,1-3:
- durch Hinwegblicken von den Problemen und schwierigen Umstanden
- durch Ablegen der leicht umstrickenden Siinden und der beschwerenden Lasten

Seite 215 von 267



- durch Hinblicken auf Jesus, den Bahnbrecher des Glaubens, der den Glaubensweg zu Ende ging, der den
Leidenskelch bis zur bitteren Neige trank, der aber auch aufblickte auf die vor ihm liegende Freude

- durch Hineinschauen ins Wort Gottes und Nachdenken darliber

- durch das Anschauen des Glaubens unserer Fiihrer und Zeugen, die uns vorausgegangen sind (Heb 13,7;
wir haben viele Zeugen, auch die Richter Othniel, Ehud, Debora mit Barak, Gideon, sogar Simson)

- durch das Bewusstmachen der eigenen Erfahrungen von Taten Gottes in unserem Leben in der
Vergangenheit (Ps 103; 106; 107)

- durch das Pflegen einer engen Beziehung mit dem Unsichtbaren, dem VerheilRenden (vgl. Sarah; Heb
11,11.12)

13. Moses Glaubenshandlungen - Heb 11,24-28: Glaube, der alles aufgibt.
Drei Glaubenshandlungen Moses werden beschrieben. Welche?

a. Die erste Glaubenshandlung des Mose: Er weigerte sich ... genannt zu werden. - Heb
11,24-26

11,26: ,<Durch> Glauben weigerte sich Mose, als er groR geworden war, Sohn der Tochter des Pharao
genannt zu werden”
Mose gab alles auf fir Gott.

Wir stellen uns flinf Fragen:
I: Wann war das? Heb 11,24

Erst nachdem er die Verantwortung Gibernahm. Er war ein gehorsamer untertaniger junger Mann. Er war
40 Jahre alt.

Il: Warum tat er es? Was veranlasste ihn dazu? Heb 11,25

,,Er zog es vor, lieber Ubles zu erleiden zusammen mit dem Volke Gottes, als fiir beschrinkte Zeit den
Genuss der Siinde zu haben.”

Er stand vor der Wahl:

ENTWEDER zeitlicher Slindengenuss HIER, — gefolgt von ewiger Leiden DORT —

ODER zeitliche Leiden [zusammen mit Gottes Volk] HIER, — gefolgt von ewigem Genuss [der gottlichen
Herrlichkeit] DORT.

N

. Er wihlte das geringere Ubel.

(zeitliche Leiden HIER und ewiger Genuss DORT statt zeitlichem Genuss HIER und ewige Leiden DORT).

. Er wahlte richtig, denn Siinde darf man nie wahlen. Slinde zerstort den Menschen und verunehrt Gott.
»Volk Gottes”: Dieser Ausdruck bedeutete dem Mose viel. Es war keine leere Phrase. Er glaubte, dass es ein
bestimmtes Volk gibt, das ein besonderes Verhaltnis zum Schopfer des Universums hatte, ein Volk, das eine
besondere Rolle in der Geschichte der Erlosung der Menschheit spielte.

— Glaubt ihr Hebraerchristen das auch, dass Gott ein besonderes Volk hat, das eine besondere Rolle in der
Geschichte der Erlésung einer verlorenen Welt spielt?

— Und glauben wir das auch, dass Gott uns — dich und mich — als Mosaiksteinchen in seinem groRen Werk
der Errettung von Menschen gebrauchen will? — um diesem besonderen Volk zu dienen?

Es gibt keinen hoheren Dienst als dem Volk Gottes zu dienen.

Es gab etwas, das er fiir groReren Reichtum erachtet hatte als die Schitze Agyptens:

Seite 216 von 267



,,Flir groBeren Reichtum als die Schitze in Agypten hatte er <ndmlich> erachtet die Schmach Christi
Est 4,14: Und wer weiB, ob du nicht gerade fiir eine Zeit wie diese zum Kénigtum gelangt bist?

lll: Was half ihm bei der Entscheidung? Heb 11,26

»denn er sah weg «und» hin auf die Belohnung.*
Was half ihm? - Der Weitblick auf die spateren Vorteile: die gottliche Belohnung.

»die Schmach Christi (die Schmach des Gesalbten; o.: die auf dem Messias lastende Schmach)“:

Vgl. Heb 12,2; 13,12.13. Die Schmach Christi, des Gesalbten, ist die Schmach Israels, des Volkes. Mit ihm,
dem Volk, identifizierte sich Mose. Es war ein Verzicht, sich zu seinem erniedrigten Volk zu stellen.

Apg 7,25: ,Er meinte, seine Briider wiirden verstehen, dass Gott ihnen durch seine Hand Rettung géibe. Aber
sie verstanden nicht.”

Die Schmach des Volkes Gottes war dieselbe Schmach, die die Heiligen des Hebraderbriefes hatten wegen
des Messias. Sie stand in Verbindung mit dem Glauben an einen kiinftigen Messias.

1Mo 49,10: , Nicht weichen wird das Zepter von Juda, noch der Herrscherstab zwischen seinen Fiifsen
hinweg, bis Schilo kommt, und ihm werden die Vélker gehorchen.”

5Mo 18,15: ,Einen Propheten wie mich wird der HERR, dein Gott, dir erwecken aus dir und aus deinen
Briidern; dem sollt ihr gehorchen.”

Nach Schlatter:

Der Brief nennt die Schmach, die damals auf Israel lag, auf den Christus geworfene Schmach, weil ihm Israel
ganz und gar des Christus wegen existiert (TJ: Vgl. Joh 1,10: ,die“ [jidische] ,Welt wurde des Christus
wegen“). Um des Christus willen hat Gott Israel geschaffen und erwahilt.

So trifft alles, was Israel geschieht, letztlich den Messias.

Auch alle Feindschaft und Verfolgung, die liber Israel erging, richtete sich letztlich gegen ihn. So war der
Hohn, mit dem Pharao Israel missachtete, die auf Christus geworfene Schmach.

Der Brief will durch diesen Hinweis den jlidischen Christen die Anwendung dessen, was sie an Mose sehen,
auf ihre eigene Lage leicht machen. Sie fanden ja, als sie zur Gemeinde Jesu kamen, nicht Ehre und Genuss,
sondern zogen sich Misshandlung und Schmach zu, eben die Schmach, die auf Christus lastet.

Aber sie konnten an Mose sehen, wie der Glaube urteilt und wahlt.

Jantzen:
Alle Schmach, die Israel traf, betraf den Messias, denn Israel existierte, um den Messias eines Tages
hervorzubringen.

IV: Wie war die Reihenfolge der Schritte?

Es war nicht hitzkdpfiges Temperament, das ihn dazu veranlasste. Nein, es war wohliiberlegte Handlung,
ruhige, bedachtsame Erwagung.

. Er wog ab.

. Er wahlte.

. Er weigerte sich.

. Er wechselte das Volk. — und als Konsequenz:

. Er wechselte das Land.

V: Wie kam es zu Glauben bei Mose?

. Mehrjahrig bei seinen Eltern - bis er ,,grofl wurde” (2Mo 2,10).
. Weiterer Kontakt zur Familie

Seite 217 von 267



. Gebete der Familie

. Studium der Geschichte - auch des Joseph und seiner Familie
. Studium der Religionen

. Kontakt zu Israeliten

. Einsicht in die Chronik

. Gottes VerheiBung an Abraham vor Augen

VI: Wie konnte er zu einer so weisen Entscheidung kommen? Heb 11,24-26

. Er zog Leiden mit dem Volk des Messias vor.

Die Schmach sollte nur fir eine begrenzte Zeit dauern, die Belohnung aber ewig.

. Er verliel8 seine Adoptivmutter. Er verdankte ihr Leben und Bildung, doch das reichte nicht aus, ihr und
ihrem Volk die Treue zu halten.

b. Die zweite Glaubenshandlung Moses: Er verlieR Agypten. - Heb 11,27

»<Durch> Glauben verlieR er Agypten — er hatte den Grimm des Konigs nicht gefiirchtet; denn er hielt
stand, als sahe er den Unsichtbaren.”

Was war der eigentliche Beweggrund? Was motivierte ihn, so zu handeln? V. 27 E
Was hatte ihn evtl. abhalten kénnen?
Was war Gegenstand des Glaubens? — Ein unsichtbarer Gott, er zu seinen VerheiBungen steht!

V. 27: Im Glauben lieR er Agypten fiir immer zuriick, auf Nimmerwiedersehen.
Israel murrte, Mose stand fest. Er trug das ganze Volk durch seinen Glauben.

Was konnte den Empfangern helfen bei ihrer Entscheidung?
Dass Israel schlussendlich aus Agypten gefiihrt werden konnte, ist ihrem Anfiihrer zu verdanken.
So auch ist es mit unserem Glaubensanfiihrer Jesus Christus. Heb 12,1ff.

Jes 50,7: ,Aber mein Herr, Jahweh, hilft mir; darum bin ich nicht beschdmt geworden, darum machte ich
mein Angesicht wie einen Kieselstein, und wusste, dass ich nicht wiirde beschdmt werden.”

Exkurs: Ist Exodus oder ist Midian gemeint?

Hauptargumente gegen die Auszugszeit sind:

1.) Die Reihenfolge der genannten Ereignisse

Gegenargument: — Es ist durchaus moglich, dass er sich die V. 27.28 als ein Guss dachte: ,,Im Glauben
verlieR Mose Agypten”

1. Erklarung: ,er hatte den Grimm des (sichtbaren) Konigs nicht gefirchtet” (im Gegensatz zum vorigen
Mal)

2. Erklarung: ,, denn er hielt stand, als sdhe er den Unsichtbaren.”

3. Erklarung: ,,Im Glauben hat er das Passa (das seitdem alljahrlich gehalten wird) vollzogen und das
Besprengen mit Blut, damit der, der die Erstgeburt umbrachte, sie nicht antaste.”

2.) Als man auszog, gab es keinen Zorn Pharaos zu flirchten.

Gegenargument: — So steht es aber nicht geschrieben, sondern: ,,er hatte den Grimm des Konigs nicht
geflirchtet” (Pharaos Zorn anlasslich der Wunder und vorher, als sie forderten), wovon der Auszug die
Folge war. Das Vertrauen Moses in den allmachtigen Jahweh hatte sich durchgesetzt, sodass man das Volk
endlich ziehen liels.

(Bei der Flucht nach Midian hatte er sich gefiirchtet: 2Mo 2,14-15:,,Und Mose fiirchtete sich und sagte
[sich]: Fiirwahr, die Sache ist bekannt geworden! 15 Und der Pharao hérte diese Sache und suchte Mose zu
téten. Und Mose floh vor dem Pharao. Und er weilte im Lande Midian. Und er safs an einem Brunnen.”)

Seite 218 von 267



3.) Die Einzahl ,verlieR er” stehe gegen die Tatsache, dass es das ganze Volk war, das Agypten verlieR.
Gegenargument: — Das Volk war aber nicht sonderlich willig gewesen, das Land zu verlassen. Es war
Moses Ausharren, dass es so weit kam.

Hinzu kommt, dass der Grund, den der Apostel fiir das Verlassen Agyptens angibt, erst wachsen musste.
Die Umstdnde der ersten Flucht (tatsachlich eine aus Furcht vor dem Pharao) sind recht menschlicher Art.
Selbst nach vierzig Jahren war Mose immer noch nicht bereit. Sein Standhalten geschah erst, als er wieder
in Agypten war.

Und als er dann, mit dem Volk hinter ihm, das Land verlieR, war es ein endglltiger Abschied: katelipen (er
verliel3).

Veiel meint (St.-Chrischona-Ms): ,,Wiirde man es auf ersteres beziehen, so misste man betonen, dass der
Flucht die innere Entscheidung, mit dem Volk Gottes Ungemach zu leiden, vorangegangen sei und dass die
Flucht selbst nur eine notwendige Folgerung jener Glaubenstat gewesen sei; ebenso das ,flirchtete nicht
des Konigs Grimm’ kénnte erst recht nicht auf die Flucht, sondern miisste durchaus auf die
vorausgegangene Tat bezogen werden. Dann ware aber nicht mehr die Flucht, sondern die treue Stellung
zu seinem Volk als Glaubenstat bezeichnet.”

c. Die dritte Glaubenshandlung Moses. Er fiihrte die Passah-Vorschriften durch. - Heb 11,28

»<Durch> Glauben hat er das Passa vollzogen und das Bestreichen mit Blut, damit der, der die Erstgeburt
umbrachte, sie nicht antaste.”

Merken wir uns:
. Die Gefahr
. Die Handlung

Das Bestreichen mit Blut war ein Typus auf das Blut Jesu, der das Passahlamm wurde.

14. Israels Auszug und Einzug - Heb 11,29.30

»<Durch> Glauben zogen sie wie auf dem Trockenen durch das Rote Meer, von dem die Agypter
verschlungen wurden, als sie den Versuch machten. 30 «<Durch» Glauben fielen die Mauern Jerichos,
nachdem sie wihrend sieben Tage umzogen worden waren.”

Warum ordnete Gott an, dass Israel 13-mal (6-mal plus 7-mal) herumziehen sollte?

Wir wissen es nicht. Vielleicht sollten die Israeliten sehen, wie aussichtslos es — menschlich gesehen — war,
die Stadt einzunehmen.

Es gab in jener Woche kein Sabbat-Halten fiir das Volk Gottes.

15. Rahab. Glaube an den Gott der Treue und Liebe - Heb 11,31

»<Durch> Glauben wurde die Hure Rahab, nachdem sie die Kundschafter mit Frieden aufgenommen
hatte, nicht zusammen mit denen umgebracht, die im Unglauben ungehorsam waren.”

Rahabs Beruf war ein altes Gewerbe: Sie diente einer LUST OHNE LIEBE, einer LIEBE OHNE TREUE, ohne
Moral.

Das war typisch fir die kanaanitische Zivilisation: Die Menschen wollten Gottes Gaben und Freuden, aber
ihn, den Geber, wollten sie nicht. Sie machten sich andere Gotter, die ihnen ihre eigenen Triebe auszuleben
erlaubten: Gottin der Liebe, Gottin der Fruchtbarkeit u. a.

. Die Gotzen waren entpersonlichte, tote Gotter.

. Und die Hurerei war eine entpersonlichte geschlechtliche Liebe.

Vgl. die Entpersdnlichung des Universums

Seite 219 von 267



(Ein Beispiel: Eine Konzertsangerin. Musik ist ihr alles. Sie sieht keinen Gott hinter ihrer Begabung. Sie
entpersonlicht den Gott, der die Tone und die Stimme geschaffen hat.)

— Und dann hort Rahab von dem Gott der LIEBE und TREUE, dem Bundesgott Jahweh. (Hebr. chasad
bedeutet: die Bundesliebe und Bundestreue)

Jos 2,9-11: ,Ich weif3, dass Jahweh euch das Land gegeben hat, und dass euer Schrecken auf uns gefallen ist,
und dass alle Bewohner des Landes vor euch verzagt sind, 10 denn wir haben gehért, dass Jahweh die
Wasser des Schilfmeeres vor euch ausgetrocknet hat, als ihr aus Agypten zogt, und was ihr den beiden
Kénigen der Amoriter getan, die jenseits des Jordan waren, dem Sihon und dem Og, die ihr verbannt habt.
11 Und wir hérten es, und unser Herz zerschmolz, und es blieb kein Mut mehr vor euch in irgendeinem
Menschen, denn Jahweh, euer Gott, ist Gott im Himmel oben und auf den Land unten.”

Sie hort und glaubt. — sie bekehrt sich von ihren toten Gotzen zu dem TREUEN, WAHREN und lebendigen
Gott — ihm ergeben.

Grol3es Risiko, Kundschafter aufzunehmen. Aber so zeigt sie ihre Bundestreue diesem Gott gegentber.

— Aber nun hatte sie ein Problem: Werden diese Manner treu sein? Werden sie ihr Versprechen halten?
Ihr Leben hing davon ab. Sie hatte viele untreue Manner im Haus gehabt.

Wie kann sie sich die Treue der Manner (Jos 2,14) garantieren? - Sie lasst die Kundschafter schwéren.
Aber bei was (bei wem) soll sie sie schworen lassen? Bei Baal, bei Astarte?

Sie wendet das groRRte Garantiemittel an, das sie kannte: Die Treue Jahwehs:

Schwort mir bei Jahweh (ich bin, der ich bin), dem Gott der Treue!

Jos 2,12.13:,,Und nun schwért mir bitte bei Jahweh, weil ich Giite <und Treue> [chdséd] an euch erwiesen
habe, dass auch ihr an meines Vaters Hause Glite <und Treue» [chéisdd] erweisen werdet; und gebt mir ein
zuverldssiges Zeichen, 13 und lasst meinen Vater und meine Mutter und meine Briider und meine
Schwestern und alle ihre Angehérigen am Leben und rettet unsere Seelen vom Tod.“

Wenn Jahweh TREU ist, ist sie sicher. — Sie vertraut, dass ER sie liebt und dass ER ihr treu bleiben wird.
Wabhre Liebe ist TREU.

Und so setzt diese Frau zum ersten Mal ihr Vertrauen auf Jahweh; auf den, der ihr eine Liebe verspricht, die
MIT TREUE GEPAART ist. — Sie legte sich nieder und konnte so gut und in Frieden schlafen wir nie zuvor.
Nun kann Josua zum Gericht kommen. Sie ist ruhig. Denn sie erwartete einen Josua, der fir sie nicht zum
Gericht kommen sollte.

Sie hatte sich bekehrt weg von den Gotzen hin zu Gott, um einem lebendigen (Jos 3,10) und treuen Gott zu
dienen, und einen Josua zu erwarten, der sie erretten wiirde vor dem kommenden Zorngericht.

1Thes 1,9.10: ,wie ihr euch von den Gétzenbildern weg bekehrt habt zu Gott, um einem lebendigen und
wahren Gott zu dienen ...Jesus, der uns errettet vor dem kommenden Zorn”.

Vgl. Rdm 5,10.11.

Rahab: Glaube an den Gott der Treue und Liebe
— Lektion: Glaube an den treuen und liebenden Gott wird NIE im Stich gelassen!

Heb 13,5.6: ,Die Lebensweise sei ohne Geldliebe; begniigt euch mit dem Vorhandenen; denn ER hat gesagt:
»lch werde dich NICHT verlassen, auch NICHT dich im Stich lassen”, 6 sodass wir guten Mutes sagen kénnen:
,Der Herr ist mir ein Helfer, und ich will mich nicht fiirchten. Was soll ein Mensch mir tun?*“

Rotes Seil: alle, die sich hinter dem roten Seil verbergen — gerettet. Sie lieR jedermann dieses rote Seil
sehen - in der Erwartung des Retters Josua. Lasst uns das Seil an das Fenster unseres Lebens binden, damit
alle sehen: Dies ist das Leben eines Menschen, der sich bekehrt hat. — sie rettete ihre ganze Familie. 1Thes
5,10ff. Welch herrliche Darstellung des Evangeliums.

Exkurs: Aus den drei Frauen in Heb 11 lernen wir vier Lektionen Uber Glauben:

e Sara: Die beste Voraussetzung fur Glauben ist unsere Unfdhigkeit und die Unmoglichkeit einer
Situation.

Seite 220 von 267



e Sara: Der Glaube hat seine Quelle nicht im Sichtbaren, sondern in einer Person: in dem
verheiRenden Gott. Glaube besteht aus der Beziehung zu dem VerheilRenden!
e Jochebed: Glaube ist wachstlimlich. Glaube soll zu mehr Glauben fiihren.
e Rahab: Glaube an den wahren Gott wird NIE im Stich gelassen!
Rém 15,13

16. Beispiele von siegreichem Glauben (Israels Geschichte) - Heb 11,32-38
a. Von sichtbaren (duBerliche positive) Erfahrungen - Heb 11,32-35 A

»Und was sage ich noch? - denn die Zeit wiirde mir nicht reichen beim Erzdhlen von Gideon, Barak und
auch Simson und Jephta, David und auch Samuel und den Propheten, ...“

9 Teile.
. Drei Erfolge

»die durch Glauben Kénigreiche iiberwanden, ...“
Gideon, Barak, Jefta, David (25am 8)

,Gerechtigkeit bewirkten, ...“

Ri; Kon; 2Sam 8,15; 1Chr 18,14; Zef 2,3

Zep 2,3: ,Sucht Jahweh, alle ihr Sanftmiitigen des Landes, die ihr sein Recht gewirkt habt; sucht
Gerechtigkeit, ...”

»VerheiBungen (d. h.: die verheiRenen Dinge) erlangten, ...“
Gideon: Ri 6,14; 7,7; Barak: Ri 4,14; David: 2Sam 7,11ff; Propheten
D. h., sie erlangten das, was Gott ihnen verheilen hatte.

. Drei Bewahrungen

11,33: , Lowenmauler verschlossen”

Daniel: Dan 6,18.23 (Wer verschloss eigentlich? Daniel oder Gott? Daniel im Glauben an Gott. Weil Daniel
glaubte, handelte Gott. Und Daniel glaubte nicht ohne Grundlagen. Er hatte Gottes Zusage, Gott wiirde
jedem beistehen, der sich zu ihm halt.)

Ri 14,6

11,34: , Feuerskraft l6schten”
Freunde Daniels: Dan 3,17.18

»der Scharfe des Schwertes entkamen”

Elia 1Kon 19,1ff; 2K6n 1; Elisa 2Kon 6,14ff.31ff

2Kon 6,14-17: ,Da sandte er Pferde und Wagen dorthin und ein starkes Heer. Und sie kamen bei Nacht und
umzingelten die Stadt. 15 Und als der Diener des Mannes Gottes friih aufstand und hinaustrat— siehe, ein
Heer umringte die Stadt, und Pferde und Wagen. Und sein Knabe sagte zu ihm: Ach, mein Herr! Was sollen
wir tun? 16 Aber er sagte: Flirchte dich nicht! denn mehr sind die, die bei uns, als die bei ihnen sind. 17 Und
Elisa betete und sagte: Jahweh, bitte, tu seine Augen auf, ...”

. Drei Kraftigungen in Schwachheit

»,von Schwachheit zu Kraft kamen,

Ri 16,28-29: ,Und Simson rief zu Jahweh und sagte: ,,Mein Herr, Jahweh! Gedenke doch meiner, und stéirke
mich doch nur diesmal, Gott, dass ich an den Philistern eine einmalige Rache nehme fiir meine beiden

Seite 221 von 267



Augen! 29 Und Simson umfasste die beiden Mittelsdulen, auf welchen das Haus ruhte, (und er stiitzte sich
darauf) die eine mit seiner Rechten und die andere mit seiner Linken”.

1) ,,im Krieg Starke wurden,

1Sam 14,13; 17,51; 2Ch 14,11, 20,12.15

1Sam 14,13: ,Und Jonathan stieg auf seinen Hénden und auf seinen FiifSen hinauf, und sein Waffentréger
ihm nach. Und sie fielen vor Jonathan, und sein Waffentréger tétete hinter ihm her.”

2) ,,Armeen von Fremden zum Weichen brachten.

Davids Kampf gegen Goliath 1Sam 17,52;

2Ch 32,20-21: ,,Und der Konig Hiskija und Jesaja, der Sohn Amoz', der Prophet, beteten deshalb und schrien
zum Himmel. 21 Da sandte Jahweh einen <himmlischen> Boten, der alle tapferen Helden und Fiirsten und
Obersten im Lager des Konigs von Assyrien vertilgte; und dieser zog mit Beschamung des Angesichts in sein
Land zurlick. Und als er in das Haus seines Gottes ging, fallten ihn dort durch das Schwert solche, die aus
seinem Leibe hervorgegangen waren.”

3) V. 35: Frauen erhielten ihre Toten durch Auferstehung:
Sarepta 1Ko6n 17,23; die Sunamitin 2Kon 4,36

b. Von Erfahrungen, die auBerlich negativ aussahen 11, - Heb 35-38

»Aber andere wurden gefoltert (wortl.: folter-gestreckt), da sie, um eine bessere Auferstehung zu
erlangen, die Erlésung nicht annahmen.“

Jer 20,2: ,Da schlug Paschchur den Propheten Jeremia, und legte ihn in den Stock im oberen Tore Benjamin,
das im Hause Jahwehs ist.”

2Makk 6,19.26: ,Eleasar und seine sieben Briider — schlugen die angebotene Freiheit aus, weil das Abfall
vom Gesetz bedingt hatte.”

,bessere Auferstehung”
Was ist besser als ins irdische Leben zuriickkehren zu konnen? — Die Auferstehung ins ewige Leben

. Vier Arten devonr Verfolgung (bzw. Priufung)

11,36: ,Andere nahmen Priifung an:“

»Spott”

2Chr 36,16

Jer 20,7: ,Ich bin zum Geldchter geworden den ganzen Tag, jeder spottet meiner,”

»Geillel”

Jes 50,6; Jer 6,7; 2Makk 6,30; 7,1; 4Makk 6,3ff; 9,12

,Fesseln“

2Chr 16,10; 1K6n 22,27 (Micha)

1Ko6n 22,27: So sagt der Kbnig: ,,Setzet diesen ins Geféingnis und speiset ihn mit Brot der Triibsal und mit
Wasser der Triibsal, bis ich in Frieden heimkomme. “

2Ch 16,10: ,Asa wurde drgerlich (iber den Seher und legte ihn in das Stockhaus, denn er war dieserhalb
gegen ihn ergrimmt.”

,Gefangnis”

Jer 20,7; 37,15; 38,6

Jer 37,15: ,Und die Fiirsten gerieten in Grimm iiber Jeremia und schlugen ihn, und sie setzten ihn in
Gewahrsam im Hause Jonathans, des Apostels, denn dieses hatten sie zum Gefdngnis gemacht.”

Seite 222 von 267



Jer 38,6: ,Da nahmen sie Jeremia und warfen ihn in die Grube Malkijas, des Kénigssohnes, die im
Gefingnishofe war, und sie liefSen Jeremia mit Stricken hinab; und in der Grube war kein Wasser, sondern
Schlamm, und Jeremia sank in den Schlamm.

. Vier Arten von Martyrertod

11,37:,,Sie wurden”

»gesteinigt”

Sacharja: 2Chr 24,20-22; Mt 21,35; 23,35ff; vielleicht auch Jeremia?

2Ch 24,20.21: ,Und der Geist Gottes kam (iber Sekarja, den Sohn Jojadas, des Priesters; und er stand auf
tiber dem Volk und sagte zu ihnen: So sagt Gott: Warum (ibertretet ihr die Gebote Jahwehs? Es wird euch ja
nicht gelingen. Weil ihr Jahweh verlassen habt, hat er euch verlassen. 21 Und sie machten eine
Verschwérung gegen ihn und steinigten ihn auf Befehl des Kénigs im Hofe des Hauses Jahwehs. “

pzersagt”

Jesaja, so der Talmud und Targum palestinensis in Auslegung von 2Koén 21,16: ,,Und Manasse vergoss auch
sehr viel unschuldiges Blut, bis er Jerusalem damit erfiillte von einem Ende bis zum anderen;“

,versucht”

(= TR; z. Bsp. durch Folter bis zum Tode,

oder sonst versucht: Neh 6,2-9)

,starben durch Ermorden mit dem Schwert. (1Koén 19,10; Jer 26,33; Da 11,33)

Dan 11,33: ,Und die Verstindigen des Volkes werden die Vielen unterweisen; und darliber werden sie

«verfolgt werden und» unterliegen durch Schwert und Flamme, durch Gefangenschaft und Raub,— Tage
hindurch.”

. Vier weitere Leiden

»,Sie zogen umher in Schafpelzen, in Ziegenfellen, ...“

Elia: 1K6n 19,13.19; 2Kon 2,8.13f

»als Mangel Leidende”

David 1Ko6n 2,26

1Kon 2,26: ,Und zu Abjathar, dem Priester, sagte der Kénig: ...,weil du die Lade meines Herrn Jahweh vor
meinem Vater David getragen, und weil du gelitten hast in allem, worin mein Vater gelitten hat.”

»als Bedrangte,”

(David)

,als Gibel Behandelte

11,38: (deren die Welt nicht wert war),

d. h,, fur sie war die Welt nicht wert, sie zu beherbergen
Oder es ist gemeint, dass Gott sie so wertvoll erachtete, dass er sie nicht der Welt gab, um dort zu wohnen,
sondern in Hohlen.

»irrten [umher] in Wiisten und auf Berggegenden und in Hohlen und in Erdlochern.“

Dav: 1S 22,1; 23,19.25; 24.1.2; 1S 23,25; 24,2ff; 1Makk 2,28f; 2Makk 5,27; 1K6n 17,3; 18,4.13

1Sam 22,1: ,Und David ging von dort und entrann in die Héhle Adullam“

1Ko6n 18,4: ,,und es geschah, als Isebel die Propheten Jahwehs ausrottete, da nahm Obadja hundert
Propheten und versteckte sie, je flinfzig Mann in eine Héhle, und versorgte sie mit Brot und Wasser.”

Seite 223 von 267



17. Schlussbemerkung - Heb 11,39.40
a. Die Hauptaussage - Heb 11,39

V. 39:,,Und diese alle, denen durch den (d. h.: ihren) Glauben Zeugnis abgelegt wurde, erhielten nicht die
VerheiBung (d. h.: das Verheillene),”

. Das Zeugnis erhielten sie oft erst nach dem Tode, als ihre Geschichte auf Veranlassung Gottes

aufgezeichnet wurde. Sie erhielten ein sie auszeichnendes Zeugnis, das Gott selber ausstellte. Welche
Ermutigung!

. Dieser Gedanke gehort im Satz vor dem des Erhaltens, wie wenn der Apostel sagen wollte: ,,Obwohl
ihnen das Glaubenszeugnis ausgestellt worden ist, haben sie nicht die VerheilRung (d. h.: das VerheiBene)
erhalten.” (Vgl. Lange, Haubeck & von Siebenthal.)

. Die VerheilRung ist die des Messias (der in den letzten Tagen kam, Heb 1,2), die VerheiRung des neuen
Bundes, das Bessere, das der Apostel im Brief immer wieder gegenliber dem Alten hervorgehoben hat. Sie
wird aber in 2 Schritte aufgeteilt: Vorkehrung des Heilsund Vollendung des Heils.
(Dementsprechend wird der Messias anschlieRend ,Anfihrer undVollender des Glaubens” genannt.)

. Genau das war auch das Problem der Hebraerchristen. Sie hatten noch nicht die Vollendung der
VerheiBungserfiillung des herrlichen Messias-Reiches erhalten. (Heb 12,28)

b. Die Erkldrung - Heb 11,40

V. 40: ,,... da Gott in Bezug auf uns etwas Besseres vorgesehen hatte, damit sie nicht ohne uns vollendet
wiirden.”

Was ist das Bessere?
Das vollendete Heil in Christus; der Messias selbst und sein Kénigreich.

. ,hicht ohne uns” sollten sie ,vollendet” werden, d. h., die Auferstehung (Heb 11,35) erleben.
Im neuen Jerusalem gibt es nur eine einzige Gemeinde, ein zusammengehdrendes, einiges Volk Gottes.

. Ohne das Heil in Christus, konnten die alttestamentlichen Glaubigen nicht vollendet werden.

Sie alle erhielten den Heilsstand nicht zu Lebzeiten. Gott lieRndie Heiligen des alten Bundes auf die
Erfillung der VerheiBung warten, er liel§ sie auf die Heiligen warten, an die der Hebraerbrief gerichtet war.
Gott wollte, dass sie zusammen die Vollendung erlangen und dem schrecklichen Gericht Gottes liber die
alttestamentliche Welt entfliehen sollten.

Die Versetzung der Alttestamentlichen in den Stand der Vollendung in Christus konnte nicht ohne die
Sammlung und Auferstehung der Hebraerchristen stattfinden.

. Frage: Was geschah beim Tod eines alttestamentlichen Heiligen?

Der Leib blieb im Grab und verweste. Die Seele (der Geist) ging in den Hades. Die Tore des neuen Jerusalem
taten sich ihnen noch nicht auf, denn es gab noch kein ,neues Jerusalem®.

Wenn ein Heiliger des AT starb, ,lebte” (im Sinne von ,existierte”) er zwar weiter (Lk 20,38: ,Er ist nicht
Gott von Toten, sondern von Lebenden, denn alle leben ihm.“), aber er war noch nicht auferstanden. Sie
waren also noch nicht im Heil, in der Vollendung.

— Wir lernen aus Heb 11: Nicht die Treue ist es, die der Apostel hier aufzeigt, sondern die Tatsache, dass
Glaube immer auch bedeutet, dass man das Unsichtbare und Unbewiesene festhalt.

Ihr Glaube erklart es, warum diese Leute fahig waren zu leben und zu wandeln, wie jene lebten und
wandelten.

Sie alle mussten aus dem Wort Gottes leben, aus der bloBen VerheiBung leben, ohne die Erflllung bzw.
Vollendung (ndmlich das Heil, das in Christus ist,) gesehen zu haben.

Seite 224 von 267



Die neutestamentliche Gemeinde ist besser ausgerustet als die alttestamentliche. Sie hat allen Grund, den
VerheiBungen vom neuen Jerusalem (das wir noch nicht sehen) zu glauben.

D. Laufen und auf Jesus blicken, des Glaubens Anfanger und Vollender, der sich zur
Rechten des Thrones setzte. - Heb 12,1-11

Praktische Aufforderungen und Hilfen Die ersten drei V. in K. 12 bilden die Hauptaufforderung in diesem
Abschnitt. Die anderen Aufforderungen unterstiitzen diese.

1. Ndheres zur Aufforderung zum ,,Laufen” und zum Blicken auf Christus - Heb 12,1-3

V. 1: ,Ja, so lasst denn also auch uns, da wir eine so groBe Wolke von Zeugen haben, die uns umgibt,
nach Ablegen alles Beschwerenden und der Siinde, die [einen] so leicht umstrickt, mit Ausdauer laufen in
dem Wettlauf, der vor uns liegt, 2 dabei hinwegsehen auf Jesus, des Glaubens Anfiihrer und Vollender,
der fiir die Freude, die vor ihm lag, das Kreuz erduldete — die Schande hatte er verachtet; und er setzte
sich zur Rechten des Thrones Gottes; 3 denn betrachtet wohl den, der so grof3es Widersprechen von
Siindern gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermiidet und dabei in euren Seelen ermattet.”

Wir stellen uns funf Fragen zu V. 1.2
a. Worum geht es? - Heb12,1

V. 1: ,Ja, so lasst denn also auch uns, da wir eine so groBe Wolke von Zeugen haben, die uns umgibt,
nach Ablegen alles Beschwerenden und der Siinde, die [einen] so leicht umstrickt, mit Ausdauer laufen in
dem Wettkampf (o. Ringen; Rennen), der vor uns liegt, ...“

Kernsatz:
»Ja, so lasst denn also auch uns ... mit Ausdauer laufen“

— Es geht um ein Laufen.

Worum geht es bei diesem Lauf?

I: Es geht um ein Ziel.

Das Ziel ist die Vollendung in der Auferstehung, vgl. Heb 11,39.40 (,,vollendet werden®).
Il: Es geht um eine vorgezeichnete Bahn.

»in dem Wettkampf, der vor uns liegt”

Apg 20,24: ,meinen Lauf mit Freude zu vollenden und den Dienst”
2Tim 4,7: ,Ich habe den edlen Kampf gekdmpft. Ich habe den Lauf vollendet.”

lll: Es geht um ein Laufen.

»in dem Wettlauf”
nicht schlafen, gehen, spazieren

. Das bedeutet bestandigen Einsatz
Flei. Kein MiRiggang. Dranbleiben. Wachsam bleiben. Nicht ablenken lassen.
. Das bedeutet Ausdauer

,mit Ausdauer laufen*
Es ist kein 100m-Sprint. Es ist ein Marathon-Lauf.

Seite 225 von 267



. Das bedeutet Kampf, Hingabe — bis zum Tod

Vgl. V. 3: ,,damit ihr nicht ermiidet und dabei in euren Seelen ermattet”

Es kostet etwas. Es geht um Hingabe bis zum Tod.
Vgl. V. 4:,In dem Ringen mit der Siinde habt ihr noch nicht bis aufs Blut widerstanden”

IV: Es geht darum, Zeugen sein.

Wie die anderen, die im AT. Sie begannen im Glauben und lebten im Glauben.
Wir haben etwas gesehen, erlebt: den Auferstandenen.

b. Wer ist hier aufgerufen? (,,Lasst uns”) - Heb 12,1 A

V. 1: ,Ja, so lasst denn also auch uns, ...

Jeder personlich.
— Im Briefzusammenhang: einander mitnehmen
,uns’:

Der Apostel ruft auch sich selbst auf. Kommt, wir wollen laufen!

c. Wie wird ermutigt? - Heb 12,1 A

. Durch die groRe Zahl der Zeugen vergangener Zeit (K. 11).
»da wir eine so groBe Wolke von Zeugen haben, die uns umgibt, ...

. Und vor allem durch das Vorbild Christi. V. 2.3.

"

d. Wie kommt es zu einem guten Lauf?

,»,mit Ausdauer den Wettlauf laufen, der vor uns liegt, ...“

I: Durch Ablegen

,nhachdem wir abgelegt haben ...“

Was?

,alles Beschwerende”

Was konnte beschweren?

. Sorgen (z. Bsp. um die Zukunft),

. Materielle Dinge (Angesammeltes; Dinge, die man sich angehauft hat und auf die man sich gerne
verlassen will)

. Stellung (Berufliche Karriere; Eigendiinkel, Hobbys, die vielen Anstrengungen, die man unternimmt, um
vor anderen ,,gut” dazustehen.)

»und die gern umstrickende Siinde“

II: Durch Ausdauer

,mit Ausdauer ... laufen”
hiipomonee: d. h.: Darunterbleiben

lll: Durch Aufblicken (Hinwegsehen)

V. 2: ,dabei hinwegsehen auf Jesus, des Glaubens Anfiihrer und Vollender, der fiir die Freude, die vor
ihm lag, das Kreuz erduldete — und er achtete die Schande nicht; und er setzte sich zur Rechten des
Thrones Gottes;*

Seite 226 von 267



Was heillt ,,hinwegsehen“?

. Wegschauen.

Vgl. Jes 41,10: , Fiirchte dich nicht, denn ich bin bei dir. Sieh nicht um dich <schaue nicht [Gngstlich] umher>,
denn ich bin dein Gott. Ich habe dich stark gemacht «stéirke dich». Ja, ich habe dir geholfen. Sei gewiss: Ja,
ich stiitzte dich mit der Rechten meiner Gerechtigkeit.”

Beim Laufen darf man nicht auf die Seite blicken.

. Hinschauen.

. Ihn in der Schrift ansehen

2Kor 4,4: ,,...in denen der Gott dieser Weltzeit die Gedanken der Ungldubigen verblendete, sodass ihnen
nicht aufleuchtet das helle Licht der guten Botschaft von der Herrlichkeit Christi, der Gottes Ebenbild ist; “
2Tim 2,8: ,Halte im Geddchtnis Jesus Christus, erweckt von den Toten, aus Davids Samen, gemdf3 meiner
guten Botschaft,“

Wir sollen nun auf Jesus Christus schauen, nicht in 1. Linie auf die Wolke von Zeugen.
Sie alle, von denen ab 11,33 berichtet wurde, sind namenlos, aber ER, der Eine, hat einen wunderbaren
Namen. Sein Name sticht hervor: Jesus.

. An ihn denken

2,9: ,,Wir sehen aber Jesus, ...
3,1: ... Achtet auf den Gesandten und Hohenpriester unseres Bekenntnisses, Christus Jesus,“
Ps 16,8: ,Ich halte mir Jahweh stets vor Augen, weil er zu meiner Rechten ist, ich werde nicht wanken.”

. Mit ihm rechnen (und auf ihn vertrauen)
Vgl. Jes 41,10: ,,... Sieh nicht um dich <schaue nicht [éingstlich] umher>, denn ich bin dein Gott. Ich habe dich
stark gemacht «stdrke dich>. Ja, ich habe dir geholfen. Sei gewiss: Ja, ich stiitzte dich mit der Rechten meiner
Gerechtigkeit.”

. Bedenken, wer er ist.

. Ihn mehr kennenlernen wollen

e. Wer ist der, auf den man schauen soll? - Heb 12,2
V. 2: ,,auf Jesus, des Glaubens Anfiihrer und Vollender, der fiir die Freude, die vor ihm lag, das Kreuz

erduldete — und er achtete die Schande nicht; und er setzte sich zur Rechten des Thrones Gottes

Worauf bezieht sich der Genitiv ,,des Glaubens“?
Auf beide Elemente:
,des Glaubens Anfiihrer und Vollender”

I: Er ist des Glaubens Anfuhrer - Heb 12,2

Was heiRt Anfiihrer, archeegos? Es heiRt:

. Urheber und Anfanger

Er ist der Urgrund des Glaubens. Nicht nur der Urheber (Heb 2,10: w.: Urgrund, Ursache) des ewigen Heils
(in Heb 5,9: Verursacher, ein anderes griech. Wort), sondern auch der Urheber des Glaubensweges, den wir
zu laufen haben.

. Auf ihn ist es zurlickzufiihren, dass wir Gberhaupt den Glaubensweg gehen kénnen.

Seite 227 von 267



. Mit Anfanger ist nicht gemeint, dass er ,,unseren Glauben” anfing. ,Unser“ ist nicht im Text. Nattrlich ist
es auf Gottes Wirken zurickzufihren, dass wir glauben: auf sein Wirken und Werben.

Aber die letzte Verantwortung zum Treffen der Entscheidung liegt beim Menschen, weil Nicht-Glauben
zugleich auch Nicht-Gehorchen ist. (Vgl. Heb 3,17.18.)

Gott zieht den Menschen, der nicht glaubt, zur Verantwortung (Heb 4,13).

. Bahnbrecher

Er bahnte den Glaubensweg fiir uns. Er ging den Weg als Erster. Er ging uns voran. Pionier.

. Als Vorbild, als Vorangehender

Und so ist er unser Vorbild.

Er lebte durch den Glauben, lebte ein Leben des Glaubens.

. lebte im Blick auf die Zukunft

. suchte nicht sein eigenes Interesse, sondern das der Anderen

[Sein Leben kann man mit einem einzigen Wort iberschreiben: Andere. z. Bsp. Lk 23: Er heilte das Ohr des
Knechts des Hohenpriesters, aber lieR zu, dass sein eigenes Haupt unter die Dornenkrone kam.]

Il: Er ist des Glaubens Vollender - Heb 12,2

. Er selbst ging den Glaubensweg voran bis zum Ziel, bis er sich setzte zur Rechten des Thrones Gottes.

. Und als solcher bringt er auch uns ans Ziel. Er fihrt uns den ganzen Weg bis zur Vollendung.

Phil 1,6:,,von eben diesem liberzeugt, dass der, der unter euch ein gutes Werk anfing, es <ganz> zum Ziel
ftihren wird bis zum Tage Jesu Christi”

Geschieht dieses ohne unser Zutun? Geschieht dieses auch dann, wenn der Christ nicht mitmacht? — Nein.
Heb 6,11.12: , Wir begehren aber, dass jeder von euch den gleichen Fleif$ cund Eifer> erweise hin zur vollen
Gewissheit cund Uberzeugung> der Hoffnung <o.: des Hoffnungsgutes», bis an [das] Ende,
12 damit ihr nicht trdge werdet, sondern Nachahmer derer, die durch <o.: iiber> Glauben und Geduld die

Verheifsungen «d. h.: die verheifenen Gliter» erben.”

1Petr 1,5: ,die ihr in [der] Kraft Gottes durch Glauben <o.: infolge von Glauben> verwahrt werdet zum Heil”
Phil 2,12.13: ,,Daher, meine Geliebten, so wie ihr allezeit gehorchtet, bringt — nicht nur wie [damals] bei
meiner Ankunft cund Gegenwart, sondern jetzt viel mehr in meiner Abwesenheit — mit Furcht und Zittern
eure eigene Rettung zuwege <o.: erwirkt eure Rettung; bringt sie zu Ende>. 13 Gott namlich ist [es], der unter
cund in» euch wirkt sowohl das Wollen als auch das Wirken, zugunsten des Wohlgefallens <o.: im Interesse
[seines] Wohlgefallens; sodass ihr ihm wohlgefdllt>.”

Heb 6,19-20: ,,welche wir als einen Anker der Seele haben, einen sicheren und auch festen und der in das
Inwendige, hinter den Vorhang, hineingeht, 20 wo als Vorldufer fiir uns hineinging Jesus, nach der Ordnung
Melchisedeks Hohepriester geworden in Ewigkeit.”

Ill: Er erduldete das Kreuz und verachtete die Schande. - Heb 12,2

»der fiir die Freude, die vor ihm lag, das Kreuz erduldete - die Schande hatte er verachtet;“

. Er erduldete das Kreuz.

hiipomonein = mit Ausdauer/Standhaftigkeit dulden (V. 2; V. 3).

Und die Menschen sagten. ,Steig herab, wenn du der Christus bist, der Kénig.” Aber nichts geschah. —
»Seht, es geschieht nichts. Jesus ist ein Versager! Was habt ihr nun davon?“ -

Geschah wirklich nichts? Es geschah sehr viel! Und wir haben davon Vergebung und ein ewiges Heil.

. Er verachtete die Schande.

Seite 228 von 267



Jesus Christus lebte ein Leben der Prifungen und des Gehorsams. In Leiden nahm er Zuflucht zu Gott. Vgl.
Ps 22; 1Petr 2

Jesus Christus diente und wird auch im Himmel dienen (Lk 12,37; Off 21 auch dann, wenn er unsere Tranen
abwischen wird) Lk. 23: Jesus Christus bat seine Jlinger, mit ihm zu wachen, aber nicht, fur ihn zu beten.
Beten sollten sie fiir sich selber. Die Klageweiber bat er, nicht um ihn zu weinen, sondern um sich selber. Er
will kein menschliches, natirliches Mitleid ,fiir den jungen, netten Mann®.

Was motivierte ihn dabei, so zu erdulden?

»fiir die Freude, die vor ihm lag” (V. 2M)
(Im Griech: anti = um willen; fur, (hier nicht: anstatt)

Soll es ,fir die vor ihm liegende Freude” oder ,,anstelle der vor ihm liegende Freude” heilen? Das gr. anti
hat beide Bedeutungen: ,fiir”“ oder ,,anstelle von“.

Ubersetzt man antii. S. v. ,,anstelle” (wie in Mt 2,2; 1Kor 11,15; 1Petr 3,9; vgl. die gr. Us. von 1Mo 44,33;
4Mo 3,12.41.45; 8,18; Jer 29,26; Hab 2,16) lautet der Halbsatz: ,der anstelle der Freude, die vor ihm lag,
das Kreuz erduldete”. Luther Ubersetzte: ,,welcher, da er wohl hatte mégen Freude haben, ....“. Damit
wirde ausgesagt werden, dass der Herr Jesus Christus auf die Freude, die (raumlich und in greifbarer Nahe)
vor ihm lag, verzichtete und stattdessen das Leiden und Sterben am Kreuz erduldete (Phil 2,5ff). Gemal
dieser Auffassung betont der Verfasser den Glauben, den Jesus hatte und der ihn zu dieser Entscheidung
flhrte, die Herrlichkeit beim Vater zu verlassen. (Vgl. Heb 11,25.26.) Die Parallele zwischen dem , Lauf, der
vor uns liegt“ und der ,Freude, die vor ihm lag” beschreibe, so sagt man, etwas Gegenwartiges (greifbar
Nahes), nicht etwas Zukiinftiges. Manche meinen, die Freude ware das vorzeitige Annehmen des
Konigtums (Mt 4,8.9; Joh 6,15) gewesen und Christus hatte stattdessen vorgezogen sich freiwillig in den
Tod zu geben. Das ist unwahrscheinlich. Der Ausdruck ,,Freude” erscheint zu stark, wenn man ihn lediglich
auf das Ausweichen vom Kreuzestod bezoge. Christi Leben auf Erden war nicht ,Freude” fiir ihn.

Kann mit der ,vor ihm liegenden Freude” die prdexistente himmlische Herrlichkeit vor seiner
Menschwerdung gemeint sein? Das ,vor” (pro-) in dem Partizip prokeimenee (vor [jem.] liegend) miisste
man in dem Fall raumlich auffassen, nicht zeitlich. Aber man hat dann das Problem, dass in V. 1 das Wort
»,vor jemandem liegen“ (prokeimai) von einem Weg gebraucht wird, dem man gehen soll (namlich von dem
Wettkampf, der vor uns liegt), in V. 2 aber von einem Weg, den man nicht gehen soll (d. h., er soll auf die
Freude, im Himmel zu bleiben und das Erlésungswerk ungeschehen bleiben zu lassen, verzichten). (Vgl. The
New International Greek Testament Commentary.)

Im Zusammenhang des Hebrierbriefes scheint die Ubersetzung von antii. S. v. ,fiir“ weit besser zu passen.
Es liegt dem Apostel am Herzen, den Lesern Jesus Christus als Vorbild des Leidens und standhaften
Ausharrens vor Augen zu fiihren. lhm, dem Herrn, war der zukiinftige Lohn fiir sein Leiden bestandig vor
Augen, ebenso wie den Hebraerchristen ihr Lohn vor Augen sein soll (Heb 10,34-39). Im gesamten Brief
betont der inspirierte Autor die kiinftige Hoffnung.

Die Leser waren geneigt zurlickzublicken und ins Judentum zurlickzugehen. Er ermutigt sie, dem Beispiel
Christi zu folgen und im Glauben vorwartszugehen und auf die vor ihnen liegende Hoffnung (Heb 6,11.18;
10,23) und VerheiBungserfillung (Heb 4,1; 6,12; 10,36) zu blicken (Heb 13,13-17). Die Glaubenszeugen, die
im 11. Kapitel angefiihrt werden, lebten im Blick auf den ihnen verheillenen Lohn (Heb 11,10.14-16.24-27).
Das motivierte sie standhaft zu bleiben.

Der unmittelbare Zusammenhang legt nahe, an etwas zu denken, das ihm, dem Anfanger und Vollender
des Glaubens, als noch zukiinftig vor Augen lag, als er den Lauf (Heb 12,1) lief: die Freude als Folge seines
Leidens und Verzichtens. Wie in Heb 12,16 driickt anti eine Ersetzung (einen Tausch) aus, einen Lohn, den
man fiir den Preis, den man gezahlt hat, erhalt. Jesus, der einen so hohen Preis bezahlte, wusste um den
Lohn, den er empfangen wiirde (Ps 16; Ps 110). Die Freude, die vor ihm lag, war u. a. die, zur Rechten
Gottes erhoben und verherrlicht zu werden; die Freude, seinen Lauf vollendet, Gottes Willen getan, den
Vater geehrt und ihm Freude bereitet zu haben; die Freude, als Frucht seiner Leiden eine groRe

Seite 229 von 267



Nachkommenschaft zu sehen; die Freude, dem Vater ein vollendetes Gottesvolk vorstellen zu diirfen; und
die Freude, hinfort von der Herrlichkeit aus durch die und in den Seinigen Frucht zur Ehre Gottes zu wirken.

Er schaute von Umstdanden weg, hin auf die Freude.
Welche Freude lag vor ihm?

Die 7-fache Freude Christi, die vor ihm lag

1. Die Freude, vom Vater verherrlicht zur Rechten des Thrones Gottes zu sitzen und sein Kénigtum
anzutreten.
Joh 13,31.32: ,Nun wurde der Sohn des Menschen verherrlicht, und Gott wurde verherrlicht in ihm. 32
Wenn Gott in ihm verherrlicht wurde, wird Gott ihn auch in sich selbst verherrlichen, und er wird ihn
sogleich verherrlichen.” 17,5: ,,Und nun verherrliche mich d u, Vater, bei dir selbst mit der Herrlichkeit, die
ich bei dir hatte, ehe die Welt war.”
Ps 2,8: ,Bitte von mir, und ich gebe dir Vélker zum Erbe und dir zum Besitz die Enden der Erde“. Vgl. Heb
12,2; Off 11,15.

2. Die Freude, das Ziel erreicht und dem Vater Freude und Ehre bereitet zu haben.

Ps 40,9: ,Deinen Willen, mein Gott, zu tun, ist meine Lust.”

Joh 4,32.34: ,Ich habe eine Speise zu essen, um die ihr nicht wisst. ... 34 Meine Speise ist die, dass ich tue
den Willen dessen, der mich schickte, und sein Werk <bis zum Ende> ausfiihre.”

Joh 17,4: ,Ich verherrlichte dich auf der Erde. Das Werk, das du mir gegeben hast, dass ich es tun sollte,
flihrte ich ans Ziel.“ Vgl. Joh 8,49; 15,8.

3. Die Freude, an den Seinen die Frucht seiner Leiden sehen zu diirfen.

Jes 53,11 A: ,Von der Miihsal seiner Seele wird er Frucht sehen und sich séittigen.” Joh 15,8 , Darin wird
mein Vater verherrlicht, dass ihr viel Frucht tragt.” Vgl. Lk 10,21.

4. Die Freude, durch die Hingabe seines Lebens, den Menschen, die ihn annahmen, Freude bereitet zu
haben.

Spr 8,31: ,Und ich hatte meine Wonne an den Menschenkindern”; Apg 20,35: ,Geben ist seliger als
Nehmen.”

5. Die Freude, in seinen Heiligen bewundert und verherrlicht zu werden.

2Thes 1,10: ,wenn er an jenem Tage kommen wird, verherrlicht zu werden in seinen Heiligen und
bewundert zu werden in allen Glaubenden”.

6. Die Freude, dem Vater seine Erlosten und Geliebten vorzustellen/prasentieren.

Heb 2,13: ,Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir gab!“ Vgl. Lk 10,21; Kol 1,22; 2Kor 4,14; Eph 5,27; Off
21,9.

2Kor 4,14: , da wir wissen, dass der, der den Herrn Jesus erweckte, auch uns durch Jesus erwecken und
zusammen mit euch darstellen wird,; “

7. Die Freude iiber die BuBe und iiber die Umgestaltung jedes Heiligen in sein Bild; und die Freude, seinen
eigenen Charakter im Leben der Heiligen zu sehen.

3Joh 4: ,Eine groflere Freude habe ich nicht als die, dass ich von meinen Kindern hére, dass sie in der
Wahrheit wandeln.” Vgl. Lk 15,10; 10,21; Rém 8,29; Heb 13,21; 1Joh 3,2.

Seite 230 von 267



IV: Er setzte sich zur Rechten des Thrones Gottes

Er, der einst wie ein Schwachling starb, ein Opfer der Umstande, sitzt nun zur Rechten dessen, der das
Universum lenkt.

Er konnte warten (Heb 10,13), bis alle seine Feinde ihm zu FiiRen lagen.

— Glaube kann warten. Und wenn du ihm vertraust und ihm auf dem Glaubensweg bis zum Tod folgst,
komme was immer wolle, so wirst auch du eines Tages dich niedersetzen auf seinem groflen Thron (Offb
22,5).

f. Was ist noch zu tun? - Heb 12,3
I: Ihn betrachten, wie er erduldet hat:

V. 3: ,denn betrachtet wohl den, der so groBes Widersprechen von Siindern gegen sich erduldet hat”
. Er war einer, der in Ausdauer erduldet hat.

hiipomonein = darunterbleiben, standhaft und mit Ausdauer erdulden
. Er war einer, der so viele Siinder gegen sich hatte.

Il: Ihn betrachten, was er erduldet hat:

,»,50 groRes Widersprechen”

. Es ist schwer, Widerspruch erdulden, ohne sich zu rechtfertigen.

. Noch schwerer ist es, Widerspruch erdulden, wenn der Widerspruch von Menschen kommt, die man
liebt.

. Noch schwerer ist es, Widerspruch erdulden, wenn der Widerspruch von Menschen kommt, die man liebt
und die einen so missverstehen, dass sie nicht verstehen, dass man das Leiden, das man gerade erduldet,
fiir sie erduldet, damit sie gerettet werden kénnen.

g. Weshalb sollten die Leser auf Christus blicken? - Heb 12,3

,damit ihr nicht ermiidet und dabei in euren Seelen ermattet”.

Das ist wahrlich eine Hilfe; denn niemand hat so viel erduldet wie ER. Wenn Er durch Gott solche Kraft
bekam, dann auch wir. Gott verlangt nichts Unmaogliches. Er selbst liefert die Kraft.

2. Die Ziichtigung Gottes annehmen. - Heb 12,4-11
a. Eine Ermutigung: Es konnte schlimmer sein - Heb 12,4

V. 4:,Im Ringen mit der Siinde habt ihr noch nicht bis aufs Blut widerstanden.”

Ihr seid noch nicht tot. Noch nicht. Es kdnnte schlimmer kommen.“
Vielleicht wird ihr eines Tages BlutvergieBen geben. (Tod fir Christus)
Die Schlacht ist ernst. Christentum ist kein Hobby.

Ringen mit der Siinde:

Siinde hier wohli. S. v. Heb 10,26 zu verstehen: willentlich; vorsatzlich, mit erhobener Hand siindigen. Es

geht um die Siinde des Abfalls.

Widerstehen kénnte Mdrtyrertod bedeuten.

,Und viele haben das erlebt”, sagt der Apostel, , bei euch noch nicht, aber bei anderen. Im Ringen um das
Treubleiben und Widerstehen gegen die Slinde des Abfalls ist es bei euch noch nicht so weit gekommen,

dass es unter euch Martyrer gab.”

Seite 231 von 267



b. Ein Hinweis auf eine vergessene Schriftstelle - Heb 12,5.6

Der Apostel erinnert: Ihr habt eine wichtige Lehre und Schriftstelle vergessen. Solch ein Vergessen ist
schuldhaft.

V. 5:,,Und ihr habt ganz vergessen den Aufruf, welchen er an euch richtet, wenn er zu euch als zu
Sohnen spricht ,Mein Sohn, achte nicht gering die Ziichtigung des Herrn; ermatte auch nicht, wenn
du von ihm zurechtgewiesen wirst*,,

»und ihr habt ganz vergessen”

Die Situation, in der sie sich befanden, war Gottes Ziichtigung fir sie.

— Verfolgung mag uns ungerecht und gemein erscheinen. Aber Gott steht dahinter. Er lasst sie zu. Er
konnte sie jeden Augenblick zum Stoppen bringen, wenn er wollte. Aber er verwendet sie uns zum Guten:
um unseren Charakter zu formen.

Er verwendet die Opposition des Feindes, um unseren Glauben zu starken und in uns Frucht
hervorzubringen.

I: Diese Schriftstelle spricht zu ihnen. Heb 12,5

Zu Israel, zu allen Heiligen in Christus.

»und ihr habt ganz vergessen den Aufruf, welchen er zu euch ... spricht:“

Was Gott im AT sagte, sagte er auch zu den Hebraerchristen.

— Wir lernen: Was Gott in der Bibel sagte, sagt er auch uns heute. Natirlich beachten wir den jeweiligen
Kontext. Aber das Reden Gottes in der Bibel ist ein frisches Reden Gottes. Es gilt.

Hier wird die Dauerhaftigkeit des Wortes Gottes bezeugt. Was Gott einer Generation sagt, ist auch fiir die
andere da. Gottes Brunnen sind nicht nur fir die Unmittelbaren. Das Wasser gilt auch flir weitere
Generationen. Wenn Gott einmal einen Brunnen aufgetan hat, dann dirfen auch wir davon trinken.

Wir sollen also heute nicht beten: , Herr, sprich du heute zu uns.” Er hat es schén langst getan. Sein Reden
ist vollendet. Wir erwarten heute kein neues Reden Gottes auRerhalb der Heiligen Schrift.

Was nun sagt er?

V.5:,,Und ihr habt ganz vergessen den Aufruf, welchen er an euch richtet, wenn er zu euch als zu
Sohnen spricht ,Mein Sohn, achte nicht gering die Ziichtigung des Herrn; ermatte auch nicht, wenn
du von ihm zurechtgewiesen wirst*,,

Vgl. Spr 3,11-12: ,Mein Sohn, verwirf nicht die Unterweisung Jahwehs, und lass dich seine Zucht nicht
verdriefsen; denn wen Jahweh liebt, den zlichtigt er, und zwar wie ein Vater den Sohn, an dem er
Wohlgefallen hat.”

Il: Diese Schriftstelle sagt, welche Haltung sie der Zlichtigung Gottes gegeniiber einnehmen
sollen.

Wie sollen man sich Gottes Ziichtigung und Erziehungswegen gegenliber verhalten?

Die erste Haltung:
Nicht geringachten. Heb 12,5

»Mein Sohn, achte nicht gering die Ziichtigung des Herrn, ...“

Es gilt, Gottes Zlichtigung zu schéatzen, sie als wertvolle Erfahrung und Lektion des Lebens ganz bewusst
willkommen zu heil3en.
— Wir lernen:

Seite 232 von 267



Um Frucht zu sehen, missen wir Gottes Ziichtigung bewusst annehmen. Solange wir uns dagegen strauben,
kann Gott in uns nichts bewirken.

In V. 9 sagt er dasselbe mit anderen Worten: Wir sollen uns dem Vater, der uns ziichtigt, unterordnen. Dem
Vater, der uns zlichtigt, Respekt erweisen, ihn nicht geringachten. Er zlichtigt uns ja zu unserem Nutzen.
Nicht hart werden, nicht zynisch, nicht bitter werden, keine giftige Wurzel der Bitterkeit aufwachsen lassen.
Nicht wie Naomi (Ru 1,20): ,,Nennt mich nicht mehr Naomi (die Liebliche, Angenehme), nennt mich Mara
(die Bittere).”

Hi 5,17-19: ,Siehe! Selig der Sterbliche, den Gott ziichtigt! So verwirf nicht die Zucht des Allmcichtigen,

18 denn er bereitet Schmerz — und er verbindet, er zerschléigt — und seine Hénde heilen. 19 In sechs Néten
wird er dich retten, und in sieben wird kein Ubel dich antasten.“

— Lass diese Sache nicht an dir voriibergehen, ohne dass du davon profitierst.

— Daher wollen wir alle Widrigkeiten in unserem Leben bewusst annehmen. Wenn etwas nicht so lauft,
wie ich es mir vorstelle; wenn mein Ehepartner nicht so ist, wie ich ihn gerne haben will, dann muss ich
lernen, ihn loszulassen. Ich muss das Slindigen des anderen loslassen.

— Alles, was mir im Leben begegnet, ist mir zur Erziehung gegeben, damit noch mehr Frucht entstehe
Und es soll offenbar werden, dass es Gottes Kraft ist, die in mir wirkt, nicht meine eigene.

2Kor 1,8.9:,,Denn wir wollen nicht, dass ihr in Unwissenheit seid, Briider, (iber unsere Bedrdngnis, die uns in
Asia widerfuhr, dass wir (iber das Maf$ hinaus beschwert wurden, liber Vermdgen, sodass wir sogar am
Leben verzagten «wértl.: ohne Weg waren, d. h.: keinen Ausweg mehr sahen>. ? Ja, wir hatten in uns selbst
[schon] den Beschluss des Todes [angenommen], damit wir uns nicht auf uns selbst verlassen méchten,
sondern auf Gott, der die Toten [auf]erweckt”

2Kor 4,7:,,Wir haben aber diesen Schatz in ténernen Gefdfien, damit die (iberragende Kraft sei Gottes und
nicht aus uns”

Rom 8,28: , Wir wissen aber: Den Gott Liebenden wirkt alles zusammen zu[m] Guten, denen, die nach
Vorsatz Gerufene sind.”

Nicht den Mut verlieren.

Wie sollen wir uns Gottes Ziichtigung (Erziehungswegen) gegeniiber verhalten?
Hier die zweite Haltung (V. 5):
»ermiide auch nicht (lass es dir nicht zu viel werden), wenn du von ihm iiberfiihrt und zurechtgewiesen

wirst, ...

Manchmal meint man, es sei zu viel. Aber Gott weils genau, was zu viel ist und was nicht.

Das mussten die Hebrder lernen. V. 4.

— Lass das nicht zu, dass dein Herz sagt: ,Herr, mehr halte ich nicht aus. Warum tust du mir so viel Béses.”
Gott tut nie Boses!

Ergeben wir uns ihm! In bessere Hande kdnnen wir nicht fallen.

Wir lernen im Buch der Spriiche: Zur Ziichtigung gehoren zwei Elemente: Zwei Komponenten: Rute und
Gesprach. Beides ist notig.

a) Ein gewisser Schmerz (Rute auf den ,Ricken” = auf den hinteren Teil) und

b) Gesprich (eine Uberfiihrung, Erliuterung, Unterweisung ...).

Zur Rute:

Spr 13,24: Wer seine Rute schont, hasst seinen Sohn; aber wer ihn liebhat, ziichtigt ihn beizeiten.

Spr 22,15: Haftet Narrheit am Herzen des Knaben, die Rute der Zucht entfernt sie davon.

Spr 23,13: Entziehe dem Knaben die Ziichtigung nicht. Wenn du ihn mit der Rute schldgst, wird er nicht
sterben. 14 Du schlagst ihn mit der Rute, aber errettest sein Leben vom Scheol.

Spr 19,18: Ziichtige deinen Sohn, solange <noch> Hoffnung da ist; aber lass dich nicht dazu hinreilRen , ihn

zu toten.
Seite 233 von 267



Spr 29,17: Zichtige deinen Sohn, so wird er dich erquicken und dir Freude machen.

Spr 22,6: Erziehe den Knaben seinem Weg gemal; er wird nicht davon weichen, auch wenn er alter wird.
Spr 29,15: Rute und Ermahnung geben Weisheit; aber ein sich selbst (iberlassener Junge macht seiner
Mutter Schande.

Spr 29,17: Zichtige deinen Sohn, so wird er dich erquicken und dir Freude machen.

Zum Gesprach:

Spr 5,1: ,Mein Sohn, merke auf meine Weisheit, zu meiner Einsicht neige dein Ohr”

Spr 4,1: ,Hort, Sohne, auf die Zucht des Vaters! Merkt auf, um euch Verstandigkeit anzueignen,
2denn gute Lehre vermittle ich euch: Verlasst meine Weisung nicht!“

— Aber wenn der Gezlichtigte nicht hinhoren will, hat die Ziichtigung keine Wirkung und der Gezlichtigte
keinen Gewinn.

Wenn Gott mich zlichtigt und ich mich Gott gegeniber versperre (und bitter werde), geht die Ziichtigung
vorliber, ohne dass ich viel davon profitiere.

Wann ist die Erziehung bei einem Kind fruchtbar? - Wenn ich Ohr und Herz (die willige innere Gesinnung,
das Denken und auch die Aufmerksamkeit) meines Kindes habe.

Wann ist Gottes Erziehung an mir fruchtbar? - Wenn er mein Ohr und Herz hat.

Entscheidend fiir mein geistliches Wachstum ist: Gott muss mein Ohr und Herz haben, meine Zuneigung,
meine Aufmerksamkeit, mein Denken und mein Wollen.

Spr 23,26:,,Gib mir, mein Sohn, dein Herz.”

Spr 4,23: ,,Mehr als alles, was es zu bewahren gilt, bewahre dein Herz.”

Mein Ohr und mein Herz miissen an Gott hangen.

Die erste Liebe muss ich heil} halten, auch dann, wenn er ziichtigt und ich leiden muss.

lll: Diese Schriftstelle liefert auch die Begrindung.
Gott ziichtigt, weil er seine Kinder liebt. Heb 12,6

»denn wen der Herr liebt, ziichtigt er (unterweist er durch Zucht), ...“
Seine Kinder sind ihm wertvoll. Und wir alle haben Ziichtigung notig.

»den Aufruf, welchen er zu euch als zu S6hnen spricht: ...

V. 7.8: Wenn ihr Ziichtigung erduldet, behandelt Gott euch wie S6hne, denn wer ist [der] Sohn, den der
Vater nicht in Zucht nimmt> 8 Seid ihr aber ohne Ziichtigung, derer sie alle Mitteilhabende geworden
sind, dann seid ihr ja Uneheliche und nicht S6hne.”

Wenn Gott dich ,, Sohn“ nennt, weillt du, dass er aus Liebe an dir handelt. (Offb 3,16-19)
Gottes Erziehungswege sind vollkommen.

,»und er geiBelt jeden Sohn, den er zu sich aufnimmt.“

c. Weitere Erlauterung - Heb 12,7-11
Er sagt Dreierlei:
I: Zuchtigung ist ein Zeichen von Sohnschaft. Heb 12,7.8

V. 7.8: ,,Wenn ihr Ziichtigung erduldet, behandelt Gott euch wie S6hne, denn wer ist [der] Sohn, den der
Vater nicht in Zucht nimmt~> 8 Seid ihr aber ohne Ziichtigung, derer sie alle Mitteilhabende geworden
sind, dann seid ihr ja Uneheliche und nicht S6hne.”

Der Sohn, den der Vater nicht zlichtigt, verirrt sich, wird zum Taugenichts.

Seite 234 von 267



Eine Gesellschaft, in der die Vater die Kinder nicht mehr zlichtigen, wird untergehen.

Il: Unterordnung unter die Zuichtigung bringt Leben. Heb 12,9.

"

V. 9: ,Sodann hatten wir Vater unseres Fleisches, die uns ziichtigten, und wir erwiesen [ihnen] Achtung.

Wer in der rechten Weise zlichtigt — nicht im Zorn —, erwirbt sich Respekt. Wer es nicht tut, wird schreien,
zornig sein —und die Achtung seiner Kinder verlieren.

»Werden wir nicht viel mehr dem Vater der Geister untergeordnet sein und leben ?*

,leben:

Andernfalls wiirden wir geistlich absterben.

Bsp: Kein guter Vater wird sein Kind in eine besondere Schule oder Ausbildung schicken, um ihm das Leben
so unangenehm wie moglich zu machen. Der gute Vater mochte die Fahigkeiten des Kindes entwickeln,
. damit es lebt, d. h., damit es nicht nur so recht und schlecht sich durchs Leben schlagen kann, sondern
. damit es das Leben besser genieBen kann,

. damit dieses Freude haben kann an dem, was es alles zustande bringt.

Und wenn man dann alter geworden ist, wird es den Eltern fir ihre Erziehung Dank und Anerkennung
zeigen.

»,Danke, dass ihr nicht lockergelassen habt.”

— Und Gott? Meint ihr — so will der Apostel sagen — meint ihr, Gott will uns das Leben moglichst
unangenehm machen? Nein, er will uns dahin bringen, dass wir ,,Leben in Fille“ (Joh 10,10) haben.

lll: Zweck der Ziichtigung ist Heiligung. Heb 12,10.11

V. 10: ,— denn jene freilich ziichtigten [uns] fiir wenige Tage nach ihrem Gutdiinken, aber er [ziichtigt
uns] zum Nutzen: damit wir seiner Heiligkeit teilhaftig werden.“

Was die Vater tun, ist nicht immer zum Nutzen, aber alles, was ER an uns tut, ist uns zum Nutzen.

— Wie lief es in unserem Leben als Christ?

Zuerst ging alles glatt. Und wir haben das Leben in Jesus Christus genossen. Und dann? Dann kamen
Probleme. Und wir schauten zuriick auf die guten Tage und seufzten und wiinschten uns die ruhigen und
schdnen Zeiten zurick.

Aber wenn wir so denken, sind wir wie der Erstklassler, der sich an den Kindergarten zuriicksehnt. Damals
war das Leben so schon. Es bestand nur aus Spielen, Friede, Freude, Eierkuchen. Jetzt muss er
Rechenaufgaben l6sen und Verse auswendig lernen.

Aber 10 Jahre spater, wie wird der 17-Jahrige denken? Wird er sich noch an den Kindergarten
zuricksehnen? Nein. Dann wird er davon traumen, Pilot zu werden, oder Informatiker.

So lasst Gott auch in unserem geistlichen Leben Schwierigkeiten zu, damit wir daran reifen, uns zu
Mannern und Frauen Gottes entwickeln.

Aber Gottes Perspektive ist noch groRer: Er trainiert uns nicht nur fiir dieses Leben. Er trainiert uns fiir den
Himmel:

Wir sollen seiner Heiligkeit teilhaftig werden.

»er [zlchtigt uns] zum Nutzen: damit wir seiner Heiligkeit teilhaftig werden.”

2Petr 1,3-4: ,,... [demgemdf3] wie seine goéttliche Kraft uns alles das gegeben hat, was zum Leben und [zur]
rechten Ehrfurcht [dient], durch die Erkenntnis dessen, der uns rief durch Herrlichkeit und Lobenswertigkeit,
4 durch welche er uns die gréfiten und kostbaren VerheifSungen gegeben hat, damit ihr durch diese
Teilhaber der géttlichen Natur wiirdet, ...”

Unser Leben ist kurz. Er will uns fir die Ewigkeit zubereiten.

Wollen wir uns nun unterordnen, wenn er uns erzieht, und nicht trotzig sein, uns innerlich nicht
aufbdumen! Wollen wir lernen, seiner Liebe und Weisheit zu vertrauen. Er hat den besseren Uberblick.

Seite 235 von 267



V. 11:,Alle Ziichtigung scheint fiir die Gegenwart nicht Freude zu sein, sondern Betriibnis. Hernach aber
liefert sie aber eine friedsame Frucht an Gerechtigkeit denen, die durch sie geiibt sind.”

Vgl. Joh 15: Beschneiden hat zum Ziel: mehr Frucht.
»gelbt”: d. h.: ernstlich trainiert

,Hernach aber”

So sicher, wie es heute eine Prifung und ein Training gibt, so sicher gibt es ein ,Hernach”.

Training ist nicht ein Genuss. Das war auch nicht so vorgesehen. Training ist harte Arbeit. Sonst ware es
kein Training.

— Aber was tue ich? Sobald der Schmerz kommt, laufe ich zum Vater und bitte ihn: ,,Nimm den Schmerz
weg. Nimm die Schwierigkeiten weg.”

Aber wenn er sie wegnehmen wiirde, gabe es nicht diese gute, friedsame Frucht: Gerechtigkeit, Heiligkeit,
Leben.

Vgl. Josef im Gefangnis, 1Mo 40.

Der Apostel ruft daher auf: Vergeude nicht die Zucht Gottes. Wenn du rebellierst und nicht mitmachst,
kann Gott mit dir nicht zum Ziel kommen. Wer Gottes Ziichtigung verachtet und nicht wirklich annimmt
und wertschatzt, bei dem wird die friedsame Frucht nicht da sein.

%
V. 12: Darum richtet die erschlafften Hinde und die ermatteten Knie wieder auf”

Versuchungen und Schwierigkeiten offenbaren gewisse Schwachen in mir. Das ist mir unangenehm.
Deshalb bete ich, dass der Herr sie wegnimmt. Ich will nicht auf meine Schwachen aufmerksam gemacht
werden.

Was tut Gott dann? Er lasst die Probleme grofRer werden, und es schmerzt noch mehr. (Denke an Jakob,
1Mo 42.)

Wenn Gott dies nicht tun wiirde, wiirden wir unser Schwachen vergessen und nicht daran arbeiten. Wir
wirden hochmitig werden.

— Wir lernen:

Das nachste Mal, wenn Schwierigkeiten und Widerwartigkeiten kommen: Nicht strauben. Nicht beten:
,Herr, nimm es weg.” Sondern: , Herr lehre mich. Welche Lektion ist jetzt dran? Was muss ich jetzt lernen?
Lautere mich.”

— Nie ist das Messer des Winzers so nahe, wie dann, wenn er unniitze Reben wegschneidet (Joh 15). Und
das tut weh.

— Bei allem und in allem ist meine Liebe zum Herrn das Entscheidende.

Ich soll mir — bei dem, was ich tun méchte — die Frage stellen: Wird es meine Liebe zum Herrn férdern? Das
Endziel des Gebotes ist immer Liebe (1Tim 1,5).

Entscheidend fiir mein Wachstum im Herrn ist meine Korrekturbereitschaft. Weisheit von oben ist
nachgiebig, lasst sich sagen (Jak 3,17).

— Aber was sind unsere kleinen Probleme im Vergleich zu dem, was die Hebrderchristen zu erdulden
hatten (Haus weg, Heb 10,32; Freunde weg; aus Synagoge ausgeschlossen; in der Gesellschaft verachtet;
Familienangehorige reden nicht mehr mit einem).

— Was lernen wir hier liber Gottes Ziichtigung? -
a. .Sie kann vergessen werden, d. h., es kann in Vergessenheit geraten, dass ein bestimmtes Handeln
Gottes an uns eine Ziichtigung ist: V. 5
. Es besteht die Gefahr, dass wir meinen, sie sei zu viel: V. 5
. Zuchtigung ist fir Wiedergeborene. Sie geschieht jed e m Wiedergeborenen: V. 6-8
. Sie geschieht aus Liebe: V. 6
. Sie verschafft Respekt: V. 9
. Sie bewirkt eine friedsame Frucht der Gerechtigkeit. V. 9.

~ooaoo

Seite 236 von 267



g. .Sie muss akzeptiert werden. D. h., wir sollen uns dem, der zlichtigt, unterordnen, dann werden wir
leben: V.9

h. . Zichtigung ist notig und niitzlich und wertvoll. Sie hat das Ziel, dass die Seinen heilig werden, so wie
Er heiligist: V. 10.11

E. Bis zum Ziel weiterlaufen. - Heb 12,12-24
Der Apostel bekraftigt die Aufforderung zum Laufen von 12,13 mit weiteren sieben Aufforderungen:

1. Ein vierfacher Aufruf - Heb 12,12-17

a. Richtet die erschlafften Hande und die ermatteten Knie wieder auf. - Heb 12,12

V. 12: ,,Darum ,richtet die erschlafften Hinde und die geldhmten/ermattete Knie wieder auf, ...“

Knie: Es geht um einen Wettlauf, 12,1.

Hande: 2Mo 17. Es geht um einen Wettlauf in einer Laufbahn. Hande und Knie braucht man zum Laufen.
So manche betenden Hande waren angesichts ihres Zweifelns schlaff geworden und so manche Knie matt.
Einige haben Gott aus den Augen verloren und das Vertrauen auf die Treue und Barmherzigkeit des grofRen
Hohenpriesters Jesus (Heb 4,14-16) war schwacher geworden.

— Da ruft der Apostel auf: Legen wir allen Ballast ab und die Siinde, die uns so gerne umstrickt, und laufen
wir mit Ausdauer bis zum Zieleinlauf, bis wir uns hinsetzen dirfen neben den erhéhten HERRN (Heb 12,1-
3).

b. Macht gerade Bahn euren FiiBen. - Heb 12,13

V. 13: ,,und ,,macht euren FiiBen gerade Bahn“, damit das Lahme nicht abgewandt werde, vielmehr
geheilt werde.”

Es geht um einen Lauf.
lahm = ausgerenkt, aus dem Gelenk gezogen.
— Fang wieder an! Konzentriere dich auf eine Sache, auf das Wichtige, auf das, was jetzt dran ist.

c. Jagt dem Frieden nach und der Heiligung. - Heb 12,14 A

V. 14: ,Mit allen jagt dem Frieden nach, ...“

Mit allen gemeinsam. Wir sind nicht Einzelkampfer.

Heb 3,12: ,Seht zu, Briider, dass nicht etwa in jemandem von euch sein wird ein béses Herz des Unglaubens
in dem Abfallen <eigtl.: im Wegtreten; im sich Entfernen> von [dem] lebenden Gott, *3 sondern ruft einander
bittend auf «, sprecht einander bittend zu», jeden Tag, solange es Heute heifSt, damit nicht jemand von euch
verhdrtet werde durch Betrug der Siinde.”

Heb 4,1: ,Fiirchten wir uns also, dass nicht etwa, wdhrend [die] Verheifsung, in seine Ruhe einzugehen,
[noch] ausstehend ist, sich bei jemandem von euch herausstellt, dass er zuriickgeblieben ist <o.: ..., jemand
von euch erscheint (d. h.: dafiir gelten muss) [das Eingehen] verfehlt zu haben>!”

»auch nach dem Geheiligtwerden, ohne welches niemand den Herrn sehen wird ...”

Warum nicht? —
Weil er ohne Geheiligtwerden nicht Christ ware. Wer ins Judentum zuriickweicht, hat kein Geheiligtsein
durch das Blut Christi mehr.
Alle Heiligen in Christus werden den Herrn sehen.
Vgl. Heb 10,10.14: , die, die geheiligt werden”.
Heb 10,28: ,Setzt jemand [das] Gesetz Moses beiseite, stirbt er ohne Erbarmen, auf zwei oder drei Zeugen
hin. 29 Wie viel schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der fiir wert geachtet werden, der den Sohn Gottes [mit
Fiifsen] trat und das Blut des Bundes, durch das er geheiligt war, fiir gemein achtete und den Geist der
Gnade schmdhlich misshandelte ?“

Seite 237 von 267



Wer zurlickweicht (Heb 10,38.39), lduft aus der Heiligung — und weg vom Herrn, Jesus, dem Gesalbten.

d. Haltet Aufsicht, dass niemand von der Gnade Gottes abkomme. - - Heb 12,15-17
V. 15: ,und dabei haltet Aufsicht, dass nicht jemand von der Gnade Gottes weg, zu kurz komme, ...“
I: Der Kernsatz der Aufforderung: ,,Seid Aufseher.“ Heb 12,15 A

Aufseher sein, d. h., Hirten flireinander sein, um zu helfen, nicht um unter Druck zu setzen.
Episkopeite.

Il: Der Zusammenhang der Aufforderung Heb 12,15 A

. Die V. 14 bis 24 sind ein einziger Satz.
. In allen Aufforderungen geht es um die ganze Gemeinde.
. Es geht um gleichzeitiges Wahrnehmen der genannten Aufgaben.

lll: Das Ziel gegenseitiger Aufsicht Heb 12,15

»und haltet dabei Aufsicht, dass nicht jemand von der Gnade Gottes abkomme <und hinter ihr
zuriickbleibe»)”

Gnade — nicht Leistung.

,dass nicht jemand ...

. Es geht um die Gnade Gottes, nicht um Leistung. In Abhangigkeit bleiben.
. Es geht um die gegenwartige und zukiinftige Gnade.

. dass nicht jemand von der Gnade Gottes abkomme <und hinter ihr zuriickbleibe>“

1Petr 1,13: ,,Deshalb — aufgegiirtet habend die Lenden eures Denkens und niichtern seiend — hofft «gezielt
und» véllig auf die Gnade, ...”

Jeder soll sich durch die Gnade Gottes tragen lassen, bis wir alle ankommen.

Dazu rufen wir uns gegenseitig auf: damit jeder ankomme.

Heb 3,12: ,Seht zu, Briider, dass nicht etwa in jemandem von euch sein wird ein béses Herz des Unglaubens
in dem Abfallen ceigtl.: im Wegtreten; im sich Entfernen» von [dem] lebenden Gott, 13 sondern ruft einander
bittend auf <, sprecht einander bittend zu>, jeden Tag, solange es Heute heifst, damit nicht jemand von euch
verhdrtet werde durch Betrug der Siinde.”

Heb 4,1: , Fiirchten wir uns also, dass nicht etwa, wdhrend [die] VerheifSung, in seine Ruhe einzugehen,
[noch] ausstehend ist, sich bei jemandem von euch herausstellt, dass er zuriickgeblieben ist <o.: ..., jemand
von euch erscheint (d. h.: dafiir gelten muss) [das Eingehen] verfehlt zu haben»!”

IV: Die drei ernsten Gefahren - Heb 12,15-17
A: Die Gefahr der bitteren Wurzel 12,15

,dass nicht etwa eine bittere Wurzel emporwachse”
. Warum ist sie bitter?

Weil sie giftig ist. D. h., weil sie Tod bringt.

5Mo 29,17 [18 russ.] ,,dass kein Mann oder Frau, oder Geschlecht oder Stamm unter euch sei, dessen Herz
sich heute von Jahweh, unserem Gott, abwende, um hinzugehen, den Géttern jener Vélker zu dienen; dass
nicht eine Wurzel unter euch sei, die Gift und Wermut trage, ...“

Seite 238 von 267



. Wie entsteht sie?

Z. Bsp. Dadurch, dass man Gottes Ziichtigung nicht annehmen will.

. Welche Wirkung hat sie?

»und Schwierigkeit bereite und viele dadurch befleckt werden, ...“

»Schwierigkeit” ist sanft ausgedriickt. Auf verbitterte Christen sollen wir Acht geben. Sie beeinflussen
andere.

B: Die Gefahr der Unzucht — Heb 12,16 A

V. 16: ,,dass nicht ein Unziichtiger da sei”

. Welche Art von Unzucht ist hier gemeint?

Es scheint, dass er hier ,Unzucht” im tGbertragenen Sinn meint. Bundesbruch in Bezug auf Gott = Geistlicher
Ehebruch.

Ein ,,Unzlichtiger” ist ein Treuloser, einer der Gottes Bund nicht beachtet.

Vgl. Jak 4,4.

. Wie ist die Gefahr zu verhindern?
,Haltet Aufsicht” (V. 15).

Sie sollen Hirten fUreinander sein.

C: Die Gefahr der Entweihung — Heb 12,16.17

»oder ein Unheiliger [Profaner/Entweihender]”

Ein Unheiliger/Profaner ist jemand, der auBerhalb des Heiligtums ist. Wir sollten uns (geistlich gesprochen)
im Tempel aufhalten. (Heb 13,15)

Im AT konnte man nur bis zum Vorhof:

Ps 27,4: ,Eines erbat ich vom HERRN; nach dem trachte ich: zu wohnen im Haus des HERRN alle Tage
meines Lebens, um anzuschauen die Lieblichkeit des HERRN und nach ihm zu forschen in seinem Tempel. “
Ps 84,5: ,Selig die, die in deinem Hause wohnen! Sie preisen dich immerfort.”

Ps 84,11: ,ein Tag in deinen Vorhéfen ist besser als [sonst] tausend. Ich habe gewcdihlt, mich lieber an der
Schwelle im Hause meines Gottes aufzuhalten als zu wohnen in den Zelten der Ehrfurchtslosigkeit. “

,wie Esau, ...“

Esau mit seiner ungezigelten Sinnlichkeit war fur gottliche Dinge unempfanglich, , profan/unheilig”.

,der fiir ein Essen seine Erstgeburt weggab, ...“

Fir irdischen Gewinn verachtete er Gottes Segen (1Mo 25,32). Das Hier und Jetzt war ihm wichtiger.

Wir geben oft Jakob eine Schuld, die die Bibel Esau gibt. Jakob hat sich das Erstgeburtsrecht nehmen
dirfen, weil er es gekauft hatte. Man kann ein Grundstiick fiir einen Euro kaufen. Das ist ok.

Verkehrt war aber die Art und Weise, wie Jakob dann vorging, um den Segen des Vaters zu bekommen.
Bei Esau hatte das Diesseitige Vorrang, das Leibliche, das Stillen seines Hungers. Er war diesseitig gesinnt.
Jakob hatte das Ziel vor Augen, den Segen, von dem ihm seine Mutter erzahlt hatte. Aber Jakob musste
noch lernen, dass Gott selbst ihm zum Ziele wird. Er musste lernen zu warten. Er musste Umwege
gehen. Aber spater lernte er. Gott musste seine Hiifte anriihren und seine Kraft zahmen. Jakob hinkte fir
den Rest seines Lebens. Und als alter Mann ist er ruhig geworden. Er hat gelernt zu warten: ,,Herr, ich
warte auf dein Heil.” 1Mo 49,18.

Seite 239 von 267



V. 17: ,lhr wisst ja, dass er auch nachher, als er den Segen erben wollte, abgelehnt wurde, denn einen
Raum fiir [die] Sinnesdnderung «d. h.: die Sinnesdanderung Jakobs> fand er nicht, obwohl er ihn «d. h.: den
Segen; mit Tranen [ernsthaft] suchte. ...“

. Bemerkungen zu Esau

- Esau war schon von vornherein nicht dazu erwahlt, die VerheilRungslinie fortzusetzen, obwohl dieses im
Allgemeinen das Privileg des Erstgeborenen gewesen zu sein scheint. In diesem Fall sollte es jedoch nicht
so werden.

- Wir wissen nicht, warum Gott es so bestimmt hatte. Jakob aber schien noch ein wenig mithelfen zu
wollen. So nahm er einmal eine Gelegenheit wahr, diesen Segen an sich zu reiRen.

1Mo 25: Jakob war schlau, aber er war nicht ungerecht. Esau hingegen war téricht. Jakob sagt zu ihm: ,,Gib
mir deine Erstgeburt, und ich gebe dir die Suppe.” Es ist das Gleiche, wie wenn man einen Palast fiir einen
Euro verkauft. Wenn beide einverstanden sind, ist es vollig legitim. Nur ist der, der mit dem einen Euro
zufrieden ist, nicht verniinftig (es sei denn das er besonders freigebig ist).

Nun war der Handel abgeschlossen. Jakob hatte Esaus Erstgeburtsrecht.

Isaak hatte sich nicht an Gottes Wort gehalten. Er sagt (spater) zu Esau: ,Ich mochte, ehe ich sterbe, dir den
Segen geben.” Isaak wusste, was Gott anlasslich der Schwangerschaftschwierigkeiten gesagt hatte, namlich,
dass der Altere dem Jiingeren dienen werde.

Und Esau?

Esau sagt nichts, obwohl er weil}, dass er sein Erstgeburtsrecht verkauft hatte. Also hat er
trigerischerweise den Handel mit Jakob damals ,vergessen”.

An dieser Stelle schreitet die Mutter ein (1Mo 27). Auch das war fleischlich und tragisch.

Jakob bekommt den Segen. Esau kommt anschlieend herein, und es stellt sich heraus, dass der Segen weg
ist. Jetzt will er die Geschichte riickgangig machen. Aber das geht nicht mehr. Er steht vor vollendeten
Tatsachen.

Esau hatte seine Schuld Gott gegenliber bekennen sollen. Mit Gott hatte er in Ordnung kommen kénnen.
Jedoch der (friihere) Handel mit Jakob (Verkauf des Erstgeburtsrechtes) und der bereits ausgesprochene
Segen des Vaters an Jakob waren nicht mehr riickgangig zu machen. Da konnte er noch so lange heulen. Es
half nichts.

Esau erkennt den materiellen Verlust, den er nun erleiden muss. Aber nun war es zu spat.

1. Er wurde abgelehnt (verworfen). Er bekam den Erstgeburtssegen nicht mehr, weil er schon vergeben
war. Jetzt war alles Weinen umsonst.

2. Er fand keine Moglichkeit zur Sinnesanderung,

obwohl er ihn (den Segen) mit Tranen suchte.
. Zur Ubersetzung

Das Furwort ,sie” (gr.: autee ist weiblich und bezieht sich grammatikalisch entweder auf ,,Segen”, eulogee,
oder auf ,Sinnesdanderung”, metanoia; von 1Mo 27 her passt der Bezug auf ,,Segen” besser.

. »Sinnesanderung” kann auch mit ,,BuBe” libersetzt werden, was jedoch nicht passend ware, wenn ,,sie”
sich auf den entsprechenden Begriff beziehen sollte, denn

- BuRe sucht man nicht, sondern BuRe tut man. Zudem war ja bei Esau eine gewisse BuRe/Reue vorhanden,
denn er bereute seinen friiheren Fehler und suchte spater unter Tranen, die Sache riickgangig zu machen.
Dass sie nicht echte BuRRe war, zeigt seine Einstellung zu Jakob nach der Segnungsepisode: Er wollte ihn
umbringen.

- Ferner muss beachtet werden, dass in der Schrift Bulle dem Menschen grundsatzlich befohlen ist, daher
auch als personliche Umkehr zu Gott immer mdglich ist. Es kann hier also nicht eine innere (eigene) BuRe
Esaus gemeint sein.

Seite 240 von 267



. Was Esau eigentlich suchte, gibt der erste Teil des Verses an: Er wollte den Segen. Dieses Begehren wurde
von Isaak ,,abgelehnt”, auch nachdem dieser seinen Fehler eingesehen hatte. Der Grund fiir die Ablehnung
wird im zweiten Versteil angegeben.

Er ,fand nicht Raum der Sinnesanderung”, namlich Jakobs. Die Sache war nicht mehr riickgangig zu
machen. Esau stand vor vollendeten Tatsachen: Sein eigenes Handeln beim Verkauf des Erstgeburtsrechtes
fir ein Linsengericht (1Mo 25) konnte er nun nicht mehr andern, auch nicht den Sinn seines Vaters, auch
nicht den bereits ausgesprochenen Segen des Vaters.

. Mt 25,10-12 und Lk 13,24-27 zeigen, dass es fir solche, die ihre Gelegenheiten im Erdenleben, mit Gott
ins Reine zu kommen, verscherzen, ein Zu-Spat gibt.

Vgl. Heb 12,25 und Jak 1,18.

Lk 13,24-27 ,Ringt, durch das enge Tor einzugehen, weil viele - ich sage es euch - suchen werden
einzugehen und dazu nicht imstande sein werden. 25 Von da an, da der Hausherr aufgestanden sein wird
und die Tiir verschlossen haben wird und ihr anfangen werdet, draufSen zu stehen und an die Tiir zu klopfen
und zu sagen: 'Herr, Herr, tu uns auf!’, und er antworten und zu euch sagen wird: 'Ich weif8 nicht von euch,
woher ihr seid’, 26 dann werdet ihr anfangen zu sagen: 'Wir afsen und tranken vor dir, und auf unseren
Strafien lehrtest du.' 27 Und er wird sagen: 'Ich sage euch: Ich weifs nicht von euch, woher ihr seid. Entfernt
euch von mir, alle ihr Téter der Ungerechtigkeit!’,

2. Eine Begriindung, warum sie weiterlaufen sollen: Sie sind so gut wie am Ziel. - Heb
12,18-24

a. Wohin sie nicht hingekommen sind: nicht zur alten Umgebung, zur sinaitischen
Die Verknuipfung dieser Verse - Heb 12,18

V. 18: ,,denn ihr seid nicht hingekommen zu einem beriihrbaren Berge und einem angeziindeten Feuer
und einer dicken Wolke und Finsternis und starkem Winde*

. Die Verkniipfung im Abschnitt: ,denn” dirfte auf die V. 15-17 zurlickgehen: Das Erstgeburtsrecht soll nicht
geringgeachtet werden, denn die Empfanger sind zum Berg Zion (d. h.: zum Himmel) herangekommen, zur
Gemeinde der Erstgeborenen. Sie stehen knapp davor. Sie stehen gleichsam vor den Toren des neuen
Jerusalems.

. Die Verkniipfung im gesamtbiblischen Zusammenhang: ,hingekommen* - wie Israel aus Agypten. Vgl. V.
22 A

Die alte, sinaitische Umgebung - Heb 12,19-21

V. 19-21: ,,und [zu] Posaunenschall und einer Stimme von Worten, bei der die Zuhorer fiir sich erbaten,
es mochte nicht weiter ein Wort an sie gerichtet werden, 20 denn sie ertrugen nicht das Aufgetragene:
,Und wenn ein Tier den Berg antasten sollte, soll es gesteinigt oder mittels Pfeil erschossen werden”; 21
und so Furcht erregend war die Erscheinung, dass Mose sagte: Ich habe Angst und zittere;“

. Sie schien eine greifbar nahe zu sein: V. 18.19 A
. Doch betonte sie die Entfernung: V. 18M-21

b. Wohin sie hingekommen sind: Die neue Umgebung, die himmlische. - Heb 12,22-24

V. 22:,,..., sondern ihr seid hingekommen*
. Flr irdische Augen ist die neue Umgebung unsichtbar.

Jene Gemeinde war dem Ziel nahegekommen. Sie waren herangekommen, nicht zu einem rauchenden
Sinai-Berg, sondern zu dem himmlischen Zionsberg, dem neuen Jerusalem.

Seite 241 von 267



Sie war herangekommen zu dem Mittler eines Bundes, der besser und groBer ist als Gottes Bund mit Israel
unter Mose. Und das Blut Christi redet besser (d. h.: signalisiert Besseres) als das Blut Abels. Das GréBere
und Bessere des neuen Bundes darf uns nun treuer uns gehorsamer machen als wir waren. Dieses GroRere
und Bessere bringt mit sich ein strengeres Gericht von dem Einen, der ein verzehrendes Feuer ist, ein
Gericht liber jene, die in ihrem Abfall von Gott verharrten.

Heb 12,22: Sie waren herangekommen zum himmlischen Jerusalem.

Gleich danach lesen wir davon, dass aber zuvor noch die Welt des alten Bundes (einschlieBlich des Tempels
und der irdischen Stadt Jerusalem) erschittert werden muss.

Welche Dinge wurden 70 n. Chr. erschiittert, welche ,,Himmel und Land“? Nicht die Himmel und das Land,
die vor der Flut waren (2Petr 3), sondern die ,jetzigen” Himmel und das ,jetzige” Land, d. h., die Welt des
alten Bundes, die, als Petrus schrieb, nur noch wenige Jahre Bestand hatte.

Die Verse Heb 12,25-28 beschreiben, dass das jene alten Himmel und das alte Land erschiittert werden
sollten. Jene Dinge, waren mit Menschenhanden ,gemacht” worden. Vgl. Heb 9,11.24!

Das mit Menschenhdnden ,,Gemachte” war der Tempel (das irdische Zelt). Der Tempel und die mit dem
Tempel verbundene alttestamentliche Gottesdienst-Welt mussten erschiittert werden.

Der Apostel vergleicht zwei Erschiitterungen: Diejenige bei der Einfiihrung der alttestamentlichen Tempel-
Welt (Heb 12,18ff) und die damals knapp bevorstehende Erschiitterung beim ,Abgang” jener Welt.

Er verwendet dabei ein Zitat aus Hag 2,7.9.21.22. (Siehe dazu unten.)

Alle diese Dinge waren damals knapp bevorstehend, wie der Apostel sagt: sie waren im Begriff das neue
Konigsherrschaft zu erben (Heb 12,28).

Wir beachten das griechische ,,mello” (im Begriff sein, bevorstehen) in Heb 1,14; 2,5; 6,5; 10,1; 10,27;
11,8.20 und 13,14.

Und wir beachten das ,nahe/kurz” in Heb 8,13; 10,25 und 10,37.

V. 22:,,..., sondern ihr seid hingekommen zum Berg Zion“

Zum ,Zionsberg” vergleichen wir:

Ps 2,6 ,Und ich, ich habe meinen Kénig eingesetzt auf Zion, meinem heiligen Berge.”

Jes 2,3: ,,und viele Viélker werden hingehen und sagen: ,Lasst uns gehen! Ziehen wir hinauf zum Berge
Jahwehs, zum Hause des Gottes Jakobs, dass er uns Weisung gebe aus seinen Wegen. Wollen wir wandeln
auf seinen Pfaden!— denn von Zion wird Weisung ausgehen, und das Wort Jahwehs von Jerusalem.“

V. 22.23: ,,und zur Stadt des lebenden Gottes, einem himmlischen Jerusalem, und zu Zehntausenden von
Engeln, 23 einer grofRen Festversammlung,”
Dieses Jerusalem gehort zur himmlischen Welt.

V. 23: ,,und zu einer Gemeinde von Erstgeborenen, in den Himmeln eingetragen,
und zu Gott, dem Richter aller, und zu den Geistern [der] am Ziel angekommenen Gerechten”

Wir haben hier eine Gegeniberstellung der alttestamentlichen Szene mit der neutestamentlichen.

Im AT: eine greifbar nahe Szene (V. 18.19), die Elemente waren sichtbar; aber die Betonung liegt auf der
Entfernung: Gott darfst du nicht nahekommen.

Im NT umgekehrt: eine nicht greifbare Szene; die Elemente sind unsichtbar, nicht berihrbar, mit Sinnen
nicht splirbar; aber die Betonung liegt auf der Ndhe. Die Heiligen waren nahe gekommen zu Personen, zu
Gott und zu Jesus und zur himmlischen Gesellschaft.

Der Apostel nennt die neue Gesellschaft die ,Gemeinde der Erstgeborenen”.

Mit den ,,Gestern“ kdnnten die alttestamentlichen Heiligen (und vielleicht auch die inzwischen
verstorbenen neutestamentlichen Heiligen) gemeint sein. Er nennt sie die ,,am Ziel angekommenen
Gerechten”.

Seite 242 von 267



Zum Zeitpunkt des Schreibens (ca. 61-62 n. Chr.) waren sie noch nicht am Ziel angekommen (vollendet);
aber zu dem Zeitpunkt da das neue Jerusalem gekommen ist, werden diese Heiligen alle ,,am Ziel
Angekommene” (,,Vollendete”) sein. Vgl. Heb 11,39.40.

V. 24 ,,und zu Jesus, Mittler eines neuen Bundes,”
,Mittler”: Jesus schloss einen Blut-Bund als Mittler zwischen Gott und dem Volk des Neuen Bundes.

,»und zu dem gesprengten Blut,”
Er brachte sein Leben das als Bundes-Opfer.

,das Besseres redet als Abel.”

Abel war der erste in der Bibel, der ein ,Gerechter” genannt wurde.
Das durch Kain vergossene Blut Abels schrie zum Himmel. Es schrie nach Vergeltung und Strafe.
Das Blut Jesu ruft nach Vergebung.

F. Den Redenden nicht abweisen. - Heb 12,25-27

Wir erinnern uns an den Aufruf, das neue Reden Gottes (Heb 1,1.2) in Christus nicht zurlickzuweisen.
In Heb 2,1-4 wurde das alte und das neue Reden Gottes gegenlibergestellt.

1. Die Formulierung - Heb 12,25 A

V. 25: ,Seht zu, dass ihr den nicht abweist, der redet, ...

Heb 1,1; 2,1. Mit dem Redenden ist Gott gemeint. Gott redete im AT (am Sinai), und er redete neu im und
durch den Sohn.

. Es geht hier um etwas, das besondere Aufmerksamkeit verdient: ,Seht.”

. Es geht darum, dass man nicht abweisen soll.

. Es geht um einen, der gegenwartig redet, d. h. in der Zeit von der Himmelfahrt bis zum Zeitpunkt der
Verfassung dieses Briefes. Gott hat neu geredet durch den Sohn. Und die Apostel haben eben dieses Reden
Gottes in Christus weitergegeben.

Mit dem Abweisen des Redenden (= Gottes, der in Christus redete) weist man Gott personlich ab.
Wer das neue Reden Gottes abweist, geht verloren.

Wie spricht Gott heute? — Nicht anders! Durch das Wort derer, die damals Apostel und Propheten waren.
Wir haben dieses Reden Gottes heute schriftlich vor uns liegen.

2Petr 1,19-21; 3,1.2.

— Wir lernen: Es ist auch heute so. Wer das NT nicht liest, sollte nicht behaupten, er habe eine Beziehung
zu Jesus Christus.

2. Die Begriindung - Heb 12,25.26 A (Eine Warnung)

V. 25:,,Seht zu, dass ihr den Redenden nicht abweist! Denn wenn jene nicht entfliehen [konnten], die
den im Land <o.: auf [der] Erde> Weisung Gebenden abwiesen,” (d. i. Gott am Sinai) ,,wie viel mehr wir
[nicht], die sich von dem vom Himmel her [Redenden] abwenden,...”

1Petr 1,12: ,[ihnen,] denen enthiillt wurde, dass sie nicht sich selbst, sondern euch dienten mit den
[Dingen], die euch jetzt berichtet worden sind durch die, die euch [die] gute Botschaft verkiindigten in [dem]
vom Himmel entsandten Heiligen Geist, [Dinge,]“

Der Ort des Redens verleiht dem Gesagten entsprechende Wichtigkeit.

. Der Redende ist derselbe. Heb 1,1.2; 2,1.2

Seite 243 von 267



. Alles dieses setzt voraus, dass die Berichte fiir absolut zuverlassig betrachtet werden.

3. Der groRe Ernst - Heb 12,26.27

V. 26: ,,dessen Stimme damals die Erde (o0.: das Land) erschiitterte.”
,Damals“:

Dort am Sinai, als die Tempel-Ara begann.
2Mo 19,18. ,Und der ganze Berg Sinai rauchte, weil Jahweh auf ihn herabstieg im Feuer. Und sein Rauch
stieg auf wie der Rauch eines Schmelzofens, und der ganze Berg bebte sehr.”

,Nun aber ...“

D. h.: Nun, wahrend die Tempel-Ara zu Ende geht (70 n. Chr.)

In Christus geschah Gottes neues Reden. Dasselbe Reden war das Reden der Apostel in der Kraft und
Wirkung des Heiligen Geistes.

1Petr 1,11.12: ,forschend, auf welche und welcherlei [konkrete] Zeit der Geist Christi, der in ihnen [war],
hindeutete, der die auf Christus [kommenden] Leiden und die nach diesen folgenden Herrlichkeiten zuvor
bezeugte; [ihnen,] denen enthiillt wurde, dass sie nicht sich selbst, sondern euch dienten mit den [Dingen],
die euch jetzt berichtet worden sind durch die, die euch [die] gute Botschaft verkiindigten in [dem] vom
Himmel entsandten Heiligen Geist, [Dinge,]”

»-- hat er verheiBen und gesagt: Noch einmal erschiittere ich, nicht nur das Land (o.: die Erde; d. h.: den
Sinai), sondern auch den Himmel.“
Die ,,Erde“ (das Land) war der Sinai. Eine kleine Welt wurde erschiittert.

- erschiittere ich, nicht nur das Land (o.: die Erde; d. h.: den Sinai), sondern auch den Himmel.“

,Erde und Himmel“: d. h.: Eine groRe Welt wird nun (in unmittelbarer Zukunft; Heb 8,13; 10,37) erschittert
werden.

Welche Welt?

Das groRe Erschiittern war das Erschiittern der Welt des alten Bundes, wo auch ,,die Himmel”
mitgeschiittelt werden, wie Joel 3,4 sagt: , Die Sonne wird in Finsternis verwandelt werden und der Mond in
Blut, ehe der Tag Jahwehs kommt, der grofse und furchtgebietende.“

Hag 2,6: ,,... denn so sagt Jahweh der Heere: Noch einmal,— eine kurze Zeit <ist es>, — <da> werde ich den
Himmel erschiittern und die Erde und das Meer und das Trockene.”

Also, eine ganze ,,Welt” wird erschittert.

Die hebraischen Glaubigen sollen auf das unerschitterliche Konigreich hoffen, nicht auf den irdischen
Tempel, das irdische Jerusalem, die alttestamentliche Bundeswelt.

Wirden sie darauf ihre Hoffnung setzen, wiirden sie zusammen mit dem Erschitterten weggerafft werden
(70 n. Chr.).

V. 26 A: , dessen” weist auf ,den, der spricht” in V. 25 hin: Gott.
Warum ist die Angelegenheit so ernst? — Wegen dem, der spricht.
Wer ist der Sprechende?
. Gott hat neu geredet im Sohn. Heb 1,2.
. Christi Blut redet (V. 24) ,vom Himmel her” (V. 25). Mit seinem Blut ist er in das himmlische Allerheiligste
eingegangen (Heb 9,24) — als Vorlaufer fir die Seinen (Heb 6,19.20).
Das Reden Gottes vom Himmel her ist Gottes Reden in der Evangeliums-Verkiindung seit Pfingsten.
Heb 2,3.4: ..., wie werden wir entfliehen, wenn wir eine derart grofse Rettung missachten? — welche [ihren]
Anfang nahm, geredet zu werden durch den Herrn, und [im Weitergeben] an uns festgemacht <und

Seite 244 von 267



bestdtigt> wurde von denen, die es gehért hatten,  wobei Gott zusammen mit [ihnen] Zeugnis gab mit
Zeichen und Wundern...”

Zu Hag 2,6:

V. 6 A: ,denn so sagt Jahweh der Heere: ‘Noch einmal, eine kurze [Zeit] ist es, ...“

d. h.: Bald, in Kiirze sollte es geschehen (Zum Begriff vgl. Ps 37,10; Jes 10,25; Jer 51,33; Hos 1,4).
,Noch einmal“:

Am Sinai wurde die Erde erschiittert. Jahweh stieg gleichsam herab, um mit seinem Volk Israel den Bund zu
schlieBen.

2Mo 19,18. ,Und der ganze Berg Sinai rauchte, weil Jahweh auf ihn herabstieg im Feuer. Und sein Rauch
stieg auf wie der Rauch eines Schmelzofens, und der ganze Berg bebte sehr.”

Ri 5,4-5: ,Jahweh, als du auszogst von Seir, als du einherschrittst vom Gebiet Edoms, da erzitterte die Erde;
auch troffen die Himmel, auch troffen die Wolken von Wasser. 5 Die Berge erbebten vor Jahweh, jener Sinai
vor Jahweh, dem Gott Israels.

Ps 68,8-9: ,,Gott, als du auszogst vor deinem Volk, als du einherschrittst durch die Wiiste— SELA—, 9 da bebte
die Erde; da troffen die Himmel vor dem Angesicht Gottes, der Sinai dort vor dem Angesicht Gottes, des
Gottes Israels.”

V. 26: ,,dessen Stimme damals die Erde (o.: das Land) erschiitterte ...”

Als Gott sich am Sinai offenbarte, wurde das Land erschiittert.
Haggai prophezeite, ,,noch einmal” wiirde sich der Bundesgott offenbaren, machtiger als am Sinai.

Hag 2,6M: ,,...da werde ich den Himmel erschiittern und das Land und das Meer und das Trockene“:
Der Prophet sagt, eine ganze Welt wiirde dann zerbrochen werden.

Nun gab es mehrere Erschiitterungen unmittelbar im Anschluss an das Prophetenwort. Es gab
Erschiitterung des Perserreiches beim Tod des Kambyses (522 v. Ch.), als um die Thronnachfolge gekampft
wurde. Diese politischen Unruhen um 522/521 waren ein Anfang von dem, was Gott tun mit den Feinden
des wahren Israels tun wiirde.

Der Apostel bezieht Heb 12,26-28 auf das Ende der alttestamentlichen Welt.

Beben der Erde (bzw. des Landes) und Erschiitterungen der Krafte des Himmels waren die Begleiter des
Kommens Jahwehs zum Gericht.

Ahnliche Beschreibungen haben wir des Ofteren in den Propheten:

Joel 3,3.4: ,Und ich werde Wunder im Himmel und auf der Erde geben: Blut und Feuer und Rauchdampf. 4
Die Sonne wird in Finsternis verwandelt werden und der Mond in Blut, ehe der grofSe und Furcht gebietende
Tag Jahwehs kommt.”

Joel 4,15.16: ,, Die Sonne und der Mond werden dunkel, und die Sterne verhalten ihren Glanz. 16 Und
Jahweh briillt aus Zion und Iésst aus Jerusalem seine Stimme erschallen. Und Himmel und Erde erbeben.
Doch ist Jahweh eine Zuflucht fiir sein Volk und eine Schutzwehr flir die Séhne Israels.

Jes 24,18-21: ..., denn die Fenster in der Héhe éffnen sich, und es erbeben die Grundfesten des Land. 19
Das Land klafft auseinander, das Land zerbirst, das Land schwankt hin und her; 20 das Land taumelt wie ein
Betrunkener und schaukelt wie eine Nachthiitte. Und schwer lastet auf ihr ihre Ubertretung. Und sie fillt
und steht nicht wieder auf. 21 Und es wird geschehen an jenem Tage, da wird Jahweh heimsuchen die
Heerschar der Hohe in der Héhe und die Kénige der Ldnderregion (o.: der Erde) im Lande (o.: auf der Erde).”
Hes 38,20: ,Und es werden vor mir beben die Fische des Meeres und die Végel des Himmels und das [wild]
lebende [Getier] des Feldes und alles Gewiirm, das sich auf dem Erdboden regt, und alle Menschen, die auf
der Fliiche des Erdbodens sind. Und die Berge werden niedergerissen werden, und die steilen Héhen werden
einstiirzen, und jede Mauer wird zu Boden fallen.”

Mal 3,1.2: ,,Und plétzlich wird zu seinem Tempel kommen Jahweh, den ihr sucht. Und der Bote des Bundes,
den ihr begehrt: ,Siehe, er kommt, sagt Jahweh der Heere. 2 Wer aber kann den Tag seines Kommens

Seite 245 von 267



ertragen, und wer wird bei seinem Erscheinen bestehen? denn er wird wie das Feuer des Schmelzers sein
und wie die Lauge der Wdischer.”
— Mal 3,24: M ,,damit ich nicht komme[n muss] und das Land mit dem Bann schlage[n muss].“

Sodann wiirden die Volker mit ihren Schatzen nach Jerusalem zum Haus des Herrn kommen. Auf diese
Weise wiirde Gott sein Haus mit Herrlichkeit fillen.

Jes 60,5.11: ,Dann wirst du es sehen und strahlen, und dein Herz wird beben und weit werden, denn die
Fiille des Meeres wird sich zu dir wenden, der Reichtum der V6lker zu dir kommen. ... 11 Und deine Tore
werden besténdig offenstehen. Tag und Nacht werden sie nicht geschlossen, um zu dir zu bringen den
Reichtum der Viélker und ihre [gefangen] weggefiihrten Kénige.

Auch Haggai prophezeite, dass Jahweh im Anschluss an die Erschiitterung seinen Tempel mit Herrlichkeit
fullen wiirde:

Hag 2,7 E.8: ,,... und ich werde dieses Haus mit Herrlichkeit fiillen’, sagt Jahweh der Heere. 8 ‘Mein ist das
Silber und mein das Gold’, [ist der] Ausspruch Jahwehs der Heere.”

Jahweh kann sein Haus deshalb mit Herrlichkeit fiillen, weil alles Silber und Gold der Feinde des
Gottesvolkes ihm gehort. Durch das Erschiittern der Israel umgebenden Konigreiche kann er die Feinde des
Gottesvolkes dahin bringen, ihm ihre Schatze als Gaben fiir die Verherrlichung des Hauses Gottes
darzubringen.

Auf diese Weise wirde die spatere [o.: kiinftige] Herrlichkeit des (neuen) Tempels grofRer werden als die
friihere, ndamlich die Herrlichkeit des alten (salomonischen) Tempels:

Hag 2,21: ,Rede zu Serubbabel, dem Statthalter von Juda, und sage: ‘Ich werde die Himmel und die Erde
erschiittern. 22 Und ich werde den Thron der Kénigreiche umstiirzen und die Stédrke der Kénigreiche der
Vélker vernichten. Und ich werde die Wagen umstiirzen und die, die darauf fahren. Und die Pferde und ihre
Reiter sollen hinfallen, jeder durch das Schwert des anderen.””

Der ,, Thron“ ist das Symbol fiir die Monarchie, Regierung (vgl. Dan 7,27).

Serubabel war zu jener Zeit damals lediglich ein Statthalter unter der Hoheit des persischen Konigs. Aber es
sollte nicht immer so bleiben. Gott wiirde den Davidnachkommen wieder auf den Thron Uber alle
Konigreiche bringen. Die Fortsetzung des davidischen Throns hangt von der Absetzung und Besiegung der
Israel umgebenden feindlichen Kénigreiche ab.

Gott verhieR deren Vernichtung durch gegenseitige Zerstorung (vgl. Hes 38,21; Sac 14,13). lhre Macht
sollte gebrochen werden und ihr Reichtum sollte in Gottes herrlichen, ewigen Tempel gebracht werden.
Zu jener Zeit, wenn die Herrschaft der Israel umgebenden feindlichen Volker zusammengebrochen sein
wirde, wiirde Jahweh den Serubabel nehmen und ihn zum Siegelring machen.

Der Orientale tragt seinen Siegelring stets mit sich und gibt auf diesen kostbaren Besitz sehr Acht (vgl. Hid
8,6; Jer 22,24). Es ist kaum denkbar, dass sich der Besitzer von seinem Siegelring trennt.

Was will mit der Verleihung des Siegelrings ausgesagt werden?

Serubabel bekommt an jenem Tag von Jahweh eine Position, in der er fiir immer untrennbar mit Jahweh
verbunden sein wird. Jahweh wird ihn nie mehr verstofRen, sondern fiir ihn als seinen kostbarsten Besitz
sorgen. (Aufhebung von Jer 22,24-257?)

Diese Verse wurden nicht zu Lebzeiten Serubabels vollends erfiillt, wohl aber begann die Erfillung bereits
damals. Die VerheiBung galt fur Serubabel in derselben Weise wie die Verheiung der hochsten
Konigswiirde an David (Ps 89,27).

Letztlich geht die Erfiillung dieser Prophetie Haggais hin auf Jesus Christus. Das Erschiittern der Israel
umgebenden Feinde begann bereits knapp nach der Zeit Haggais. Serubabel erlebte noch in seiner
Generation den Beginn dieser Erschiitterungen. Er selbst erlebte zwar nicht die vollstandige Erfiillung. Aber
Gott Ubertrug die DavidverheiBung (Ps 89,27) auf ihn, der ein Same Davids war, und auf seine
Nachkommen.

Seite 246 von 267



Erfillt wurde die VerheiBung in Jesus Christus, dem Samen Davids und Serubabels (Mt 1,12; Lk 3,27) —
zuerst durch die Erhdhung Christi anlasslich der Himmelfahrt (30 n. Chr. Apg 1-2), vollends aber beim
Kommen des Messias zum Gericht tiber die alttestamentliche Welt (liber Jerusalem und (iber den Tempel),
66-70 n. Chr.

In Christus wurde ,,Serubabel” (zusammen mit der Nachkommenschaft Serubabes) zu Jahwehs Siegelring.
Christus richtet das Kdnigreich seines Vaters Davids auf in der Zeit zwischen Pfingsten (30 n. Chr.) und dem
Gericht (66-70 n. Chr.).

Wie oben gezeigt, kann es sich bei Hag 2 nur um den Tempel in seiner Vollendungsform handeln, denn der
Tempel Gottes ist letztlich nicht ein irdisches Haus, von Menschenhanden gebaut, sondern ein ewiges nicht
mit Handen gemachtes.

4. Die zweifache Bekraftigung - Heb 12,27
Die negative Bekraftigung

V. 27: ,,Das ,Noch einmal“ deutet die Beseitigung (o.: Verdanderung, Versetzung; griech. metathesis, wie in
Heb 7,12) des Erschiitterten an als eines Gemachten”

Es geht um eine Auswechslung (12,25). Das alte wird durch etwas Neues ersetzt. Das Wort bedeutet:
»~etwas wegnehmen und etwas anderes an dessen Stelle setzen”.

»als eines Gemachten,”

Man darf nicht Gbersetzen:, als eines Geschaffenen”, denn im Zusammenhang geht um die Welt des
Tempels mitsamt all seinen Untensilien. Gemeint sind die Stiftshiitte, der Tempel (Apg 7,48; 17,24; Heb 9,1;
9,24), die Lade, die Cherubim, alle Tempelutensilien. Der Apostel bezieht sich hier auf Bezaleel und
Oholiab. Sie waren die ,,Macher”.

Diese gemachten Dinge sollten erschiittert und beseitigt werden, um Platz zu machen fir die Einrichtung
des Zeltes, ,das der Herr errichtete, nicht ein Mensch” (Heb 8,2).

1. Diese Dinge waren von Handen gemacht:

Heb 8,2.4.5: ,einen Dienstleistenden des Heiligen <eigtl.: der heiligen [Bereiche]> und des wahrhaftigen
Zeltes, das der Herr aufstellte und nicht ein Mensch. ... 4 Denn in der Tat, wenn er auf der Erde wdre, wire
er nicht Priester, weil es [da] die Priester gibt, die nach dem Gesetz die Gaben darbringen, 5 welche [in der
bildhaften] Darstellung und [in dem] Schatten der himmlischen [Dinge] den [ihnen aufgetragenen] Dienst
tun”

Heb 9,11.12: ,Aber Christus, gekommen als Hoherpriester der bevorstehenden guten [Dinge] <o.: der Gliter,
die im Begriff stehen zu kommen>, ging durch ein gréfSeres und vollkommeneres Zelt ein, nicht in eines,
[das] mit Hdnden gemacht [ist], das heif$st, [das] nicht von dieser Schépfung [ist], 12 auch nicht durch <o.: in
Verbindung mit» Blut von Ziegenb6cken und Stieren, sondern durch das eigene Blut <o.: kraft des eigenen
Blutes», ein fiir alle Mal, in das Heilige <eigtl.: in die heiligen [Bereiche]»> und brachte [so] eine ewige
Erlésung zuwege.”

Heb 9,24: ,Denn der Gesalbte ist nicht eingegangen in ein von Hand gemachtes Heiliges <eigtl.: heilige
[Bereiche]», ein entsprechendes Abbild des wahren, sondern in den Himmel selbst”.

Apg 7,48: ,,der Hochste wohnt nicht in von Hand gemachten Tempelheiligtimern“

Apg 17,24: ,Gott, der die Welt machte und alles, was darin [ist], dieser, [der] Herr von Himmel und Erde
<0.: Land> ist, wohnt nicht in von Hand gemachten Tempelheiligtimern“.

2. Sie waren nur fiir eine begrenzte Zeit gemacht, namlich bis zur Zeit des Ins-Rechte-Bringens (Zeit der
richtigen Ordnung)

Heb 9,10: ,welche lediglich auf Speisen und Getridnken und verschiedenen Tauchwaschungen [beruhende]
Rechtsordnungen [des] Fleisches [sind], auferlegt bis zu der [bestimmten] Zeit [des Herstellens der] richtigen
Ordnung.”

Seite 247 von 267



Dies hat der Apostel in den vorigen Kapiteln (Heb 7-9) reichlich bewiesen. Diese Dinge mussten entfernt
werden. Sie waren nicht fiir immer gedacht.

Die positive Bekraftigung

,damit das nicht Erschiitterte bleibe.”

vgl. Heb 11,10.
Heb 13,14: ein ewiges Heiligtum (vgl. das neue Jerusalem, Off 22).

»Noch einmal will ich erschiittern”, sagte Gott, ,nicht nur das Land, sondern auch den Himmel“ (Heb
12,26).

Der Ausdruck ,,Himmel und Land” steht im AT wie im NT fir eine ,Welt”. Welche Welt? — Die des alten
Bundes, die mosaische Welt der sinaitischen Tempel-Ara!

Zu jenem Zeitpunkt sollten die alttestamentlichen Heiligen zusammen mit den neutestamentlichen
Glaubigen in Christus gemeinsam in die Ruhe eintreten und das Konigreich erben, das ihnen bereitet ist von
Grindung der Welt an.

Ein Exkurs zur Erlauterung von Heb 12,18-27

In V. 22 lasen wir:
»sondern ihr seid hingekommen zum Berg Zion ...“

Die hebraischen Christen waren [nahe] herangekommen an den Berg Zion, hin zum himmlischen
Jerusalem. Aber sie waren zu jenem Zeitpunkt noch nicht eingetreten in jenes Jerusalem. Sie wohnten noch
nicht dort. Es waren nur noch wenige Schritte. Bald wiirden sie in jener herrlichen ,,Stadt“ wohnen und
leben, in absoluter Sicherheit und in Frieden, mitten im neuen ,verheiRenen Land“! Das Erbe, die Ruhe, das
Land, die Stadt, sie alle lagen unmittelbar vor ihnen.

In Heb 12,28 steht ein Partizip
»in Empfang nehmend ein unerschiitterliches Kénigreich”.

Das Partizip driickt aus, dass sie im Begriff waren, das Kénigreich in Empfang zu nehmen.
Moglicherweise wurde die Offb noch vor dem Hebraerbrief geschrieben. Der Apostel kannte die Offb.

Wir vergleichen die Beschreibung von Heb 12 mit dem Buch der Offenbarung.

In Offb 14,1 sehen wir das Lamm, stehend auf dem Berg Zion, und mit ihm eine Heeresschar von
Martyrern, die seinen Namen und den Namen ihres Vaters an ihren Stirnen geschrieben trugen.

In Offb 3,12 und 21,10 ist die Rede von dem neuen Jerusalem, ,,das aus dem Himmel von Gott
niederfahrende”.

In Offb 5,11 und 7,11 lesen wir von den vielen Engeln

In Offb 3,12 und 7,4-8 finden wir Anklange an die Festversammlung

In Offb 14,1 finden wir die ,,Gemeinde der Erstgeborenen, die in dem Himmel angeschrieben ist.

In Offb 20,11 lesen wir von dem Richter aller und in Offb 14,5 von untadeligen Nachfolgern des Lammes,
stehend vor dem Thron Gottes auf dem Berg ,,Zion“.

In Offb 5,6-9 finden wir einen Hinweis auf den Mittler des neuen Bundes, in Offb 5,9 auf das Blut der
Besprengung

Heb 11,39.40: ,Und diese alle, nachdem ihnen aufgrund des Glaubens Zeugnis abgelegt worden war,
trugen die Verheifsung nicht davon, 40 da Gott in Bezug auf uns etwas Besseres zuvor ersehen hatte, damit
sie nicht ohne uns vollendet wiirden.”

Die alttestamentlichen Heiligen nahmen die verheienen Giter noch nicht in Empfang; sie blieben im
Scheol/Hades. Jesus Christi Seele blieb nicht im Scheol/Hades (Ps 16; Apg 2,27), er wurde auferweckt und

Seite 248 von 267



stand aus den Toten auf, kam wieder in seinen Leib zuriick. Mit dem Leib erschien er den Jiingern, 40 Tage
spater verlieR er so die Erde und wurde, wahrend er ging, von der Herrlichkeitswolke aufgenommen.

Die vor dem Kommen Christi gestorbenen Heiligen blieben (mit Ausnahme der Martyrer) nach ihrem Tod
im Hades, bis zum Gerichtskommen des Menschensohnes zur Zerstérung Jerusalems und des Tempels. Erst
dann wurden sie ins himmlische Jerusalem versetzt und kamen in den Genuss ihres Erbes.

Abraham, Isaak und Jakob haben das ihnen verheiRene Erbe bis zu ihrem Tod (und unmittelbar nach ihrem
Tod) nicht erhalten. Die ihnen von Gott gegebene Verheillung beinhaltete mehr als bloR ein zeitliches,
diesseitiges Erbe. Abraham , wartete auf die Stadt, die die Fundamente hat” (Heb 11,10), die zwolf
Fundamente von Off 21, Fundamente, die nie erschiittert werden konnen.

Abraham blieb im Hades (wie Lazarus in Lk 16).

Heb 11,13-16: ,Als Menschen» des Glaubens starben diese alle: Sie hatten die Verheifsungen nicht
empfangen, sondern sie aus der Ferne gesehen und waren (iberzeugt worden und hatten sie gegriifst und
hatten bekannt, dass sie Fremde auf der Erde waren und solche, die sich voriibergehend aufhalten, 14 denn
die, die solches sagen, machen offenbar, dass sie [das] Vaterland suchen. 15 Und wenn sie [dabei] an jenes
gedacht hdéitten, von dem sie ausgezogen waren, hdtten sie Zeit <und Gelegenheit> gehabt umzukehren. 16
Nun haben sie sich aber nach einem besseren ausgestreckt, das heifSt, nach einem himmlischen, weshalb
Gott sich ihrer nicht schamt, ihr Gott genannt zu werden, denn er bereitete ihnen eine Stadt.”

Das Bekenntnis der Erzvater, dass die Fremdlinge und Auslander im Lande waren, war eine Bekundung
ihres Glaubens an ein besseres Heimatland, nicht ein irdisches, sondern ein himmlisches, denn die
LandverheiBung fand nicht in dem irdischen Land ihre Erfiillung, sondern in dem himmlischen.

Der Glaube an ein kiinftiges, himmlisches Erbteil traf nicht nur auf die Erzvater zu, sondern auf alle
alttestamentlichen Heiligen (Heb 11,39). Keiner von ihnen erhielt die VerheiBungserfiillung, weder im
Leben noch im Sterben. Bis zu jener Zeit, als der Hebraerbrief geschrieben wurde, hatten die
alttestamentlichen Heiligen gewartet, und sie warteten weiter. Worauf? — Auf die Erfiillung der
Verheiflung, die Gott Abraham und seinem Samen gegeben hatte: das ,,ewige Erbe”.

(Heb 9,15: ,Und deswegen ist er Mittler eines neuen Bundes, auf dass, nachdem ein Tod geschehen ist zur
Erlésung von den Ubertretungen unter dem ersten Bund, die Gerufenen die Verheiflung des ewigen Erbes
<0.: das Verheifiene, ndmlich das ewige Erbe,» empfangen mdchten.”)

Sie waren damals, als der Brief geschrieben wurde, noch nicht in jene ewige ,Stadt”, jenes ewige ,Land”,
eingetreten.

Warum die Verzégerung? Warum konnten sie zum Zeitpunkt ihres Sterbens das Erbe noch nicht genielRen?
Antwort: Der himmlische Hohepriester, Jesus, war ins himmlische Allerheiligste hineingegangen, nachdem
er das Sthnopfer (3Mo 16) dargebracht hat. Das groRe Werk des Hohepriesters an jenem ,,grof3en
Versdhnungstag” sollte aber erst dann vollendet sein, wenn er, der Mittler des Neuen Bundes (Heb 10,20),
aus dem Allerheiligsten herausgekommen ist (Heb 9,24-28). Das war zum Zeitpunkt der Abfassung des
Hebraerbriefes noch nicht geschehen. Es sollte aber in damals naher Zukunft (Heb 10,25.37) geschehen.
Der alte Bund war von ,,Unvollkommenheit” gekennzeichnet. Unvollkommenes Gewissen gehdrte zum
alten Bund. Das Volk im alten Bund durfte nicht hinzutreten. Es war ihnen nicht erlaubt, das verheiRene
Erbe in Empfang zu nehmen.

Heb 9,9-12: , welches ein Gleichnis ist fiir die vorliegende Zeit, gemdfs der Gaben und auch Opfer
dargebracht werden, die den, der den aufgetragenen Dienst tut, dem Gewissen nach nicht zur Vollendung
bringen kénnen; 10 [sie beziehen sich] lediglich auf Speisen und Getréinke und verschiedene
Tauchwaschungen und [auf] Verordnungen des Fleisches, auferlegt bis auf die Zeit des Ins-Rechte-Bringens.
11 Aber Christus, gekommen als Hohepriester der guten Dinge, die im Begriff waren zu kommen, [ging ein]
vermittels des gréfSeren und vollkommeneren Zeltes, eines nicht mit Hinden gemachten, das heifdt, nicht
von dieser Schépfung, ... 12 ... vermittels des eigenen Blutes ein «fiir alle> Mal in das Allerheiligste, nachdem
er eine ewige Erlésung zuwege gebracht hatte;“ (sodass wir nun dem lebenden Gott gebihrend
Gottesdienst tun kénnen; V. 14). 15 ,Und deswegen ist er Mittler eines neuen Bundes, auf dass, nachdem
ein Tod geschehen war zur Erlésung «von> den Ubertretungen unter dem ersten Bund, die, die gerufen
worden sind, die Verheifsung des ewigen Erbes in Empfang nehmen méchten”

Seite 249 von 267



Der alttestamentliche Ritus konnte nicht die Barriere, die die Stinde zwischen dem Menschen und Gott
errichtet hatte, wegnehmen. Daher gab es fir den alttestamentlichen Glaubigen keinen Zugang zum
Heiligtum und keinen ungehinderten Genuss der Gemeinschaft mit Gott.

Diese Barriere wurde durch das vollkommene Opfer und den Mittlerdienst des groRen Hohenpriesters
beseitigt. Er erldste das Volk von den Ubertretungen und machte es tauglich fiir den Eingang ins
himmlische Allerheiligste, das heif’t, ins neue Jerusalem, sodass sie imstande sein wiirden, das verheil’ene
ewige Erbe in Empfang zu nehmen.

Aber den vollen Genuss konnten sie erst bekommen, als das alte System beseitigt und das neue, das
Christus gebracht hatte, offenbar geworden ist. Jesus, der Gesalbte sollte kommen und die Heiligen zu sich
holen, dorthin, wo er war (Joh 14,1-3; 17,24).

Die vollstandige Gliickseligkeit und die absolute Ruhe der alttestamentlichen Heiligen sollte erst zu dem
Zeitpunkt kommen, da der grolRe Hohepriester wieder erscheinen und die Seinen zu sich holen wiirde.
Der Apostel betont: Die Empfanger des Briefes, die hebrdischen Heiligen des ersten Jahrhunderts, haben
einen Vorteil gegenlber den alttestamentlichen. Sie missen nicht noch lange warten, bis der Zugang zum
neuen Jerusalem offen ist. Sie sind schon im Begriff, in jene Ruhe einzugehen (Heb 4,3).

Sie sind schon im Begriff, in jenen Himmel, in den der Herr, Jesus Christus, als Vorlaufer eingegangen ist
(Heb 6,18-20), einzugehen (Heb 10,19-23). Sie sind darauf und dran, die Hoffnungserfillung zu ergreifen.
Der Apostel sagte: Eine winzig kleine Zeit noch, und der Kommende wiirde kommen (Heb 10,37), und er
wirde nicht verziehen.

Die Heiligen jener Tage brauchten nicht mehr lange zu warten. Bald wiirden sie eingehen in das fertige
,heue Jerusalem”.

Das war der Inhalt der Verheillung. Die Erfiillung sollte nicht lange ausstehen.

Heb 11,39-40: ,Und diese alle, nachdem ihnen aufgrund des Glaubens Zeugnis abgelegt worden war,
trugen die Verheifsung nicht davon, 40 da Gott in Bezug auf uns etwas Besseres zuvor ersehen hatte, damit
sie nicht ohne uns vollendet wiirden.”

Das Erbe (Heb 9,15) ist das Hoffnungsgut (Heb 6,18).

Der Konig und Hohepriester, Jesus, der Gesalbte, ist in das himmlische Allerheiligste hineingegangen (Heb
4,10; 6,18-20). Die Heiligen jener Tage sollten bald (10,25.37) in den Himmel geholt werden.

Das Erbe, das himmlische Heimatland (11,16), die Stadt (11,13), das unerschutterliche Konigreich (12,28),
das wahre, ewige , Kanaan”, das verheilRene Land, die verheiBene ewige, gottliche Ruhe fiir das Gottesvolk
(4,9), das Allerheiligste, in das Christus als Vorldufer hineinging — das alles ist dasselbe Ziel, dieselbe
VerheilRungserfiillung, dasselbe Hoffnungsgut.

Die verheillene Ruhe ist identisch mit dem (von Gott dem Volk Israel) verheifenen Land und dem ihnen
verheiBenen ewigen ,Erbteil”. Die Stadt, das Land, das Reich, das Erbe, das Verheillungsgut, das
Hoffnungsgut, die Ruhe Gottes, das ewige Allerheiligste, das neue Jerusalem, das himmlische Jerusalem in
Vollendung: Es ist alles dasselbe.

Das irdische Kanaan war ein Schattenbild des wahrhaftigen, so wie der irdische Tempel ein Schattenbild des
himmlischen Allerheiligsten war (Heb 8,5).

Die Erfullung der Verheiung, die Gott dem Abraham gegeben hatte, war zum Zeitpunkt des Schreibens des
Hebraerbriefes noch ausstiandig (4,1.9). Die VerheiBung war in der Landnahme unter Josua noch lange
nicht erfiillt (4,8).

Aber nun, knapp vor 70, als dieser Brief vom Apostel geschrieben und von den hebraischen Glaubigen
gelesen wurd, war fir sie die Zeit gekommen, das Erbe in Empfang zu nehmen. Nun sollten die Heiligen des
AT zusammen mit denen des NT (die vor 70 n. Chr. lebten), gemeinsam in die verheiBene Ruhe (ins ,neue
Jerusalem®) eingehen.

Gal 3,16.18: ,,Aber dem Abraham wurden die Verheifsungen zugesprochen und seinem Samen. Er sagt nicht:
»und den Samen”, als [ob es sich] auf viele [beziehe], sondern als auf EINEN, ,,und deinem Samen*: Der ist
Christus.... 18 denn wenn das Erbe aus Gesetz [kommt, ist es] nicht mehr aus Verheifung. Aber dem
Abraham schenkte Gott es durch Verheifsung.”

Seite 250 von 267



Gal 3,19.22-23: ,Was [ist es] also [um] das Gesetz? Der Ubertretungen wegen wurde es hinzugefiigt (bis der
Same kime, dem die Verheiung galt), ... 22 Die Schrift schloss jedoch alles unter die Stinde zusammen,
damit die Verheifung aus Glauben an Jesus Christus gegeben wiirde den Glaubenden. 23 Aber bevor der
Glaube kam, wurden wir unter [dem] Gesetz in Verwahrung gehalten, zusammen eingeschlossen auf den
Glauben hin, der geoffenbart werden sollte.”

Gal 3,28-29: ,Es ist [da] nicht Jude noch Grieche; es ist nicht Sklave noch Freier; es ist nicht ménnlich und
weiblich; denn ihr seid alle EINER in Christus Jesus. 29 Aber wenn ihr des Christus seid, dann seid ihr
Abrahams Same und nach der Verheifsung Erben.”

Die VerheiBBung betrifft ein Erbe. Dieses haben sie vor 70 n. Chr. noch nicht in Empfang nehmen kdnnen. Sie
mussten warten auf die Erflllung der VerheilRung, bis zum Gerichtskommen Christi (66-70 n. Chr.) Dann
sollte sich fir sie vieles andern: sie wirden in das Erbe eintreten! Um das Erbe zu erben, gibt es eine
Bedingung: Glaube! Die Zeit, das Erbe in Empfang zu nehmen, war damals (als der Galater- und der
Hebraerbrief geschrieben wurden) noch bevorstehend.

Rom 4,13-16: ,,... denn nicht durch Gesetz [wurde] Abraham oder seinem Samen die VerheifSung [zuteil],
dass er der Erbe der Welt (d. h.: der vielen Menschen) sein sollte, sondern durch die Gerechtigkeit des
Glaubens; ... 16 Deswegen ist es aus Glauben, damit es nach Gnade sei, damit die VerheifSung dem ganzen
Samen fest sei, nicht allein dem vom Gesetz, sondern auch dem vom Glauben Abrahams, der unser aller
Vater ist...”

R6m 5,1-2: ,Sind wir also gerechtfertigt aus Glauben, so haben wir Frieden zu Gott hin durch unseren Herrn,
Jesus Christus, 2 durch den wir auch, <durch> den Glauben, den Zutritt bekommen haben in diese Gnade, in
der wir stehen. Und wir riihmen uns aufgrund der Hoffnung der Herrlichkeit Gottes.”

Wir fassen zusammen:

1. Das Objekt des Glaubens und der Hoffnung jener Christen (zusammen mit den alttestamentlichen
Heiligen) war ein und dasselbe: das verheiRene Land/Erbe/Reich, die Ruhe Gottes, die Herrlichkeit, die
geoffenbart werden sollte, das Hoffnungsgut, das vor ihnen lag, die himmlische Belohnung, jenseitig, nicht
irdisch-diesseitig.

2. Das war die wahre, eigentliche Bedeutung der VerheilRung, die Gott dem Abraham gegeben hatte.

3. Die Erfillung jener VerheiBung konnte nicht stattfinden, ehe der verheillene Same erschienen war und
das Opfer dargebracht hatte. Die alttestamentlichen Heiligen mussten bis dahin warten. Sie konnten das
ihnen verheilRene Erbe nicht eher empfangen. d. h., sie konnten nicht hinzutreten (eingehen) in den vollen
Besitz und Genuss des himmlischen Zustandes.

4. Die neutestamentlichen Heiligen hatten den Vorteil, dass sie auf die Verwirklichung dieser Hoffnung
nicht mehr lange warten mussten. Die Erfillung stand unmittelbar bevor.

5. Die alttestamentlichen und neutestamentlichen Heiligen waren im Begriff, das Erbe in Empfang zu
nehmen, und zwar zur selben Zeit, miteinander. Die Worte ,,nicht ohne uns” (Heb 11,39.40) beziehen sich
auf die hebraischen Christen, an die der Brief unmittelbar gerichtet war. Sie sollten nicht ohne die
alttestamentlichen Heiligen gemeinsam ans Ziel kommen. Das Ziel war der Tag des Herrn, zur Zeit der
Vollendung des alttestamentlichen Aons, und ,,wir“ nicht ohne sie.

Sie waren zum Zeitpunkt des Schreibens des Hebraerbriefes noch nicht in die Ruhe eingegangen, um das
Erbe in Empfang zu nehmen. Der Tag war nahe (Heb 10,25.37). Ziel und Zweck der Aufforderungen und
Appelle im Hebraerbrief war, die Glaubigen vor der Gefahr des Abfalls — und damit des Verlustes des Erbes
— zu warnen und sie zu Standhaftigkeit und Ausdauer zu ermutigen, sodass sie das VerheiBene empfangen
wirden.

Heb 4,1: ,Fiirchten wir uns also, damit nicht etwa, wdhrend eine Verheifsung, in seine Ruhe einzugehen,
noch librig gelassen ist, jemand von euch als zuriickgeblieben erscheine, “

Heb 10,36: ,denn ihr habt Ausdauer nétig, damit ihr, nachdem ihr den Willen Gottes getan habt, die
Verheifsung davontragt, ...

Heb 10,37: ,,denn noch ein Weniges (= eine kurze Zeit), wie sehr, wie sehr [Weniges (= kurz)], so wird der
Kommende (= der, der schon dabei ist zu kommen) kommen! Und er wird nicht verziehen.“

Seite 251 von 267



Heb 4,3: ,denn wir, die glaubten, gehen in die Ruhe ein, ...“

Der Zeitpunkt des Eingehens ins Erbe und in die gottliche Ruhe, ins wahre Land der Ruhe, war nicht der Tag
des personlichen Todes, sondern das Kommen des Herrn zum Gericht iber Jerusalem und zur Einholung
der Seinen: Heb 10,37 und Heb 10,25.

Als jener Tag kam, gingen sie alle zusammen ins ewige Konigreich (Heb 12,28), in die ewige Ruhe, ein: in
das himmlische Land, ins ewige und unvergangliche Erbteil (1Petr 1,3-5; Heb 9,15), in die himmlische Stadt,
ins himmlische Allerheiligste.

Frage: Aber warum haben die Erben das alles nicht bereits zum Zeitpunkt der Auferstehung und
Himmelfahrt Christi erhalten?

Antwort: — Weil der erhdhte grofle Hohepriester und Messias zur Rechten Gottes noch warten musste, bis
alle Feinde (d. h.: alle jiidischen Feinde der Konigsherrschaft Christi) ihm zu FiRen lagen!

Heb 10,12-13: ,Aber er, nachdem er EIN Opfer fiir Siinden dargebracht hatte, setzte sich fiir immer zur
Rechten Gottes, 13 im Weiteren darauf wartend, bis seine Feinde zum Schemel seiner Fiifse gelegt werden.”
Obwohl der Messias, nachdem er das grof3e Opfer dargebracht hatte, sich zur Rechten der Majestat in der
Hohe gesetzt hatte, war der eigentliche Sieg noch nicht errungen und der Triumph noch nicht gekommen.
Der Herr musste warten, bis alle seine Feinde ihm zum Schemel seiner FiilRe gelegt wurden.

1Kor 15,22: Die Vollendung wird also in Stufen erreicht.

Zuerst die Auferstehung Christi, dann die Vollendung der zu ihm Gehdrenden (d. h.: der Heiligen), dann das
Ende (die Vollendung).Die Krone des Bauwerks konnte erst kommen, als der Menschensohn kam und seine
Feinde unter seine FiiRe warf. (1Kor 15,25-26: ,,denn er muss herrschen, bis er alle Feinde unter seine Fiifse
getan haben wird — 2 der letzte Feind, der weggetan wird, ist der Tod*“)

Da endete die messianische, von dem Vater an ihn delegierte Regierungszeit (das ,Zwischenreich”, die
Interimsregierung). Da konnte Gott geoffenbart werden als der VATER der Menschheit (nicht nur der Vater
eines nationalen Israel-Volkes). Da konnten die nationalen Unterschiede zwischen Juden und Nichtjuden
abgeschafft werden und Gott ,alles in allen” sein (1Kor 15,28).

Bis dorthin hatte das mosaische System den Anschein als ein unbeeintrachtigtes und unerschittertes. Das
auBere ,Zelt”, der Tempel, stand noch, das Judentum schien noch Kraft zu haben, und die Juden waren
stolz auf ihre einzigartige Religion und ihren Kultus. Die Zeit, da das Ganze erschiittert und ausgetauscht
werden sollte, stand, als der Apostel seinen Brief an die Hebraer schrieb, unmittelbar bevor.

(Ende des Exkurses)

G. Gott dienen. - Heb 12,28.29- 13,17

1. Erste Frage: Was darf uns motivieren, dieser Aufforderung nachzukommen? - Heb 12,28
A

V. 28: ,,Darum, da wir ein unerschiitterliches Konigreich in Empfang nehmen, ...“

Was darf uns motivieren, dieser Aufforderung nachzukommen? — Die Tatsache, dass die Heiligen ein
unerschiitterliches Konigreich (das neue Jerusalem) in Empfang nehmen, ist ermutigend und motivierend.
Es geht um ein ewiges Konigreich. Es zahlt sich also aus.

,mogen wir Gnade haben”
Welche Gnade? — Die Gnade der Kraft Gottes und die Gnade der Hilfe Gottes (Heb 12,28.29).

2. Zweite Frage: Wozu haben wir diese Gnade noétig? Heb 12,28.29

e, durch die wir Gott in [einer ihm] angenehmen Weise [den] gebiihrenden Dienst verrichten mégen”.

Seite 252 von 267



Wozu haben wir diese Gnade notig? — Zum Dienen, und das in einer rechten Haltung und in einer ihm
wohlgefilligen Weise.

Was ist das fiir ein Dienst?

Alles, was wir tun. Der Sinn unseres Lebens ist Dienst. Und zwar hat dieser Dienst zum Gegenstand die
Freude Gottes. Wir dienen um der Freude Gottes willen.

Und zum Dienen gab Gott uns Gnadengaben.

Eph 4,7: ,Aber jedem Einzelnen von uns wurde die Gnade gegeben nach dem Maf3 der Gabe Christi.”
1Petr 4,10.11: ,Und wobei [ihr], jeder so, wie er eine Gnadengabe empfing, euch damit dient - wie edle
Hausverwalter der mannigfaltigen Gnade Gottes: 11 wenn jemand redet, als [einer, der] Worte Gottes
[spricht], wenn jemand dient, als [einer, der es] aus der Stérkung [tut], die Gott darreicht, damit in allem
Gott verherrlicht werde durch Jesus Christus, dem in <alle> Ewigkeit die Herrlichkeit und die Macht
<gebiihrt>. Amen.”

»- mit Scheu und gewissenhafter, <ehrfiirchtiger> Haltung,”

V. 29: ,denn...

Zum Dienen braucht es die richtige Haltung — Scheu und Ehrfurcht —, denn ...
(wie Noah 11,7)

,denn unser Gott ist ein verzehrendes Feuer.“

Gott ist ein Gott, der Gericht halten wird (das Gericht tiber Israel kam 66-70 n. Chr.),
und Gott wird alles, was nicht von ihm war, verbrennen. 1Kor 3,11ff

3. Von der rechten - Liebe - Heb 13,1-6

Wenn in Heb 12,28 vom ,,obliegenden Dienst” die Rede war, bekommen wir hier sogleich geschildert, wie
dieser Dienst aussehen kann; denn die Liebe ist das Zentrale in allem Gottesdienst. Und das Wichtigste in
unserem Verhalten ist die Liebe.

Wie also lebt man den Glauben, der Gott die Treue halt? — Er soll in der Liebe tatig werden (Gal 5,6). Was
immer wir tun, es muss in Liebe getan werden und aus Liebe.

Flinf Aufforderungen zeigen uns den Weg.
a. Von der Bruderliebe - Heb 13,1
V. 1:,,Die Bruderliebe bleibe.”
I. Achten wir auf ihr Wesen: Sie weist eine innere Verwandtschaft auf.

Bruderliebe ist die Liebe zu denen, mit denen wir innerlich verwandt sind. Es geziemt sich nicht, dass
Briider zanken.

— Ob die Bruderliebe bleibt, das entscheiden wir.

Liebe ist nicht ein Gefiihl. Briider sucht man sich nicht aus, Briider hat man. Und man hat sie zu lieben.
Versuche nicht, zu lieben, — sondern liebe!

Il. Achten wir auf ihre Dauer: In Prifungen

Sie soll bleiben — auch in Priifungszeiten. Da besonders wird unsere Liebe auf die Probe gestellt - nicht nur
die Liebe zu Gott, auch die Liebe zum Bruder und zur Schwester.

Wir alle tendieren dahin, flir uns selber zu leben, vor allem dann, wenn das Leben schwerer wird.
Bestandige Liebe ist gefragt!,

. weil wir versagen

Seite 253 von 267



. weil der andere versagt.

b. Von der Liebe zum Fremden - Heb 13,2

V. 2:,Vergesst nicht die Gastfreundschaft, denn dadurch beherbergten etliche, ohne es zu merken,
Engel.”

|. Bedeutung

Gastfreundschaft ist Liebe zum Fremden, das heilt, zum anderen. Also Durchbrechen einer Grenze,
Clique - kann eine fleischliche Sache sein. Gefahr bei Verwandten. Es kann schnell geschehen, dass der
Akzent unserer Gemeinschaft auf das Irdische gelegt wird. Jeder im Konigreich Gottes ist letztlich mir nicht
fremd: Ebenbild Gottes, Bruder.

Nadhe und Abstand. Beides ist notig. Auch leibliche Geschwister kennen nicht nur Nahe, sondern auch
Abstand.

Gemeinschaft im Leib Christi.

Gastfreundschaft kann auch der Erweis der Liebe zu Menschen in Not sein.

Lerne, den andern in dein Leben hineinzunehmen.

— Bin ich offen? Oder bin ich isoliert? Oder will ich mich schitzen? Fihle ich mich bedroht, wenn andere
sich mir nahen?

Il. Lohn

Der Lohn wird nicht ausbleiben: Gemeinschaft mit dem Himmel — wenn nicht schon hier, dann dort.

c. Von der Liebe zu den Bedrangten: Heb 13,3

V. 3:,,Denkt an die Gebundenen wie Mitgebundene, an die iibel Behandelten als solche, die auch selbst
im Leibe sind.”

Der Leib Christi ist eins. Die Glaubigen sind eins.

Jeder kann sich Leiden vorstellen, auch wenn er selber nicht im Gefangnis war
Denkt an die Gefangenen, als seid ihr selbst Mitgefangene.

Sich mit Notleidenden identifizieren.

Nimm dir Zeit und versetze dich in die Lage des anderen.

(Nb: Mt 25: Schafe und Ziegen - zwei verschiedenartige Tiere. Es handelt sich um nur 2 Gruppen. Die Juden
sind Jesu Briider, ja, aber nur solche, die den Willen Gottes tun, sind Jesu Briider.

Wir beachten: Niemand kommt in den Himmel durch Gutestun, sondern: Es ist ein Zeichen der
Gotteskindschaft, dass man Gutes tut. Vgl. Rém 2,7.11. Zu einem solchen kann man nur durch die
Wiedergeburt werden.)

,als solche, die auch selbst im Leibe sind.“

Wir kdonnen das nicht fiihlen, wenn ein anderer leidet; aber wenn ich mich in den anderen hineinversetze,
mich geistlich identifiziere, kann sich Mitgefihl entwickeln.

Haben wir ein offenes Auge fir andere Christen, fir solche, die leiden.

Gott Iasst nicht alle zugleich leiden, damit einige den anderen helfen kénnen.

d. Von reiner, ehelicher Liebe - Heb 13,4

V. 4: ,,Ehrenhaft [ist/sei] die Ehe bei allem und das Bett unbefleckt. Aber Unziichtige und Ehebrecher
wird Gott richten.”

Seite 254 von 267



Geschlechtlichkeit ist ein Geschenk Gottes, und die Ehe ist etwas Ehrenhaftes. Deshalb sollte sie von uns in
Ehren gehalten werden. Auch im Bett verhalten sich die Ehepaare liebevoll und riicksichtsvoll, nicht
selbstsiichtig.

Niemand vermag ein gutes Eheleben zu fihren, weil wir Sinder sind. Es gibt nur Siinder, die heiraten. Jeder
von uns sucht im Grunde nur das Seine. Niemand liberwindet diese Ichsucht, letztlich niemand. Nur durch
Christus kdnnen wir eine gute Ehe fihren. Wir kdnnen und sollen eine Ubernatirliche Kraft zutage treten
lassen. Die Nichtchristen sollen bei den Christen merken, dass es Gbernatirliche Kraft gibt fir die Ehe.

,Ehrenhaft [sei] die Ehe”

Zwei Gebiete der Ehe sind angesprochen: Ehrenhaftigkeit und moralische Reinheit.

Der Apostel beginnt mit der Ehrenhaftigkeit, nicht mit dem Geschlechtlichen.

Wir sind nicht zuerst Leiber, sondern primar Geister.

Die richtige Reihenfolge (nach 1Mo 2,24.25):

Zuerst: Loslassen (Selbststandigkeit),

dann: Anhangen (Liebe, geistliche Verbundenheit mit dem Partner),

dann: Ein Fleisch Werden.

Die Ehe soll so gefiihrt werden, dass jedes Gebiet der Ehe geehrt wird: der Partner, sein Leib, seine
Privatsphare, seine Wiinsche, seine Ziele, ... und auch nach aufRen hin ehrt man einander.

Nichts vorwegnehmen — weder in der Freundschaftszeit vor der Ehe, auch nicht in der Ehe (z. B. durch
Selbstbefriedigung).

Es nicht flr selbstverstandlich nehmen, dass man eine Freundschaft angeht. Einige sind gerufen, ehelos zu
bleiben.

Freundschaft mit dem anderen Geschlecht steht unter dem Zeichen der Ehe. Wer Freundschaft als
Selbstzweck geniel3t, hat die Ehe nicht geehrt, sondern auseinandergebrochen. Es gibt nicht die Institution
Freundschaft, sondern nur die Institution Ehe.

Es heiraten Menschen, die im Bild Gottes geschaffen sind.

Aber man soll auch bedenken: Es heiraten Siinder.

So wie es unmoglich ist, von uns aus gottgefallig in einer Ehe zu leben, so ist es auch unmoglich gottgefallig
ledig zu bleiben. Zu beiden braucht es Gottes Gnade.

,und das Bett unbefleckt.”
Nicht nur durch Ehebruch, sondern auch in Gedanken.

»Aber Unziichtige und Ehebrecher wird Gott richten.”
Auch solche, die es nur in Gedanken sind.

e. Von der vertrauenden Liebe - Heb 13,5.6

V. 5.6: ,,Eure Lebensweise sei ohne Geldliebe; begniigt euch mit dem Vorhandenen, denn er hat gesagt:
»Ich werde dich auf keinen Fall verlassen, auch gar nicht im Stich lassen”, 6 sodass wir guten Mutes sagen
konnen: ,,Der Herr ist mein Helfer, und ich will mich nicht fiirchten. Was soll ein Mensch mir tun?“

Wie sieht sie aus? — Sie ist eine Liebe, die sich ganz dem Herrn hingibt.
Der Apostel richtet hier unser Auge wieder auf den Herrn.

I. Sie liebt nicht das Geld. Heb 13,5

»Eure Lebensweise sei ohne Geldliebe; ...“

Ohne jegliche Geldliebe — unabhangig davon, ob arm oder reich man ist. Reichtum ist eine Fihrung Gottes
(nachdem wir unsere Pflicht getan haben). 1Tim 6,17ff
Seite 255 von 267



Normalerweise liebt man von Gott geschaffene Personen. Aber zuerst soll man die Person Gottes ehren
und lieben.

Aber wenn wir die Person Gottes, des Schépfers, nicht im Auge behalten und von Herzen lieben, werden
wir die Schépfung so ehren und lieben anstatt den Schépfer.

»Eure Lebensweise sei ohne Geldliebe”

Es geht hier nicht um die Miinzen und Scheine, sondern um das, was man sich fiir Geld anschaffen kann.

— Wir alle sind zur Habsucht fahig, zur Abgoétterei.

Wir missen uns selbst prifen: Was ist mir eigentlich wichtig? Ist mir Geld wichtig?

Wie ich mit dem Geld umgehe, darin kommt die Liebe zum Herrn zum Ausdruck. Wenn die Liebe zum Herrn
bei mir nicht so ist, wie sie sein sollte, bin ich schuldig geworden.

Nichts darf den Platz des Schopfers einnehmen.

Das erste Gebot im Gesetz und im Evangelium lautet: Den Herrn lieben von ganzem Herzen, mit aller Kraft,
mit allem Denken.

— Fragen an mich:

Welchen Platz in meinem Leben hat der PC, das Mobiltelefon, die Kleider, das Essen, das Kaufen, das
Bummeln?

Bin ich bereit, auf alles zu verzichten?

Darf der Herr mein Haus, meine Kleider, mein Geld, mein Auto, meinen Laptop, meine Daten, meine
Blicher, meine Gesundheit haben. Darf er alles haben?

Wie reagiere ich, wenn mir etwas genommen wird? Wie stark hdange ich am Irdischen?

Warum gehe ich einkaufen? Was sagt dieser Vers generell tiber das Einkaufen?

Wir diirfen nicht deshalb einkaufen, weil wir unzufrieden sind mit dem, was wir haben. Alle Einkaufe sollen
im Namen des Herrn getatigt werden — so, also ob der Herr uns gesandt hatte, das zu holen.

Alles in seinem Auftrag!

Kol 3,17:,,Und alles, was immer ihr tut, in Wort oder in Tat, [tut] alles im Namen [des] Herrn, Jesu, [dabei]
dem Gott und Vater dankend durch ihn.” (Diese Aufforderung des Apostels gilt nicht nur fiir die Sklaven.)
Wir diirfen uns freuen an den Gaben Gottes, aber immer im dankbaren Gedanken an den Schopfer und
Geber aller Gaben.

Auch das Eheleben, eine Zone, in der wir viele Freude erleben kénnen, dirfen wir genielen, aber immer in
Abhangigkeit vom Schopfer und im Dank ihm gegeniiber.

Wenn wir uns freuen, wollen wir es immer im Zeichen der Demut und Dankbarkeit gegenliber Gott tun.

Il. Sie ist zufrieden mit Vorhandenem. - Heb 13,5

V. 5:,begniigt euch mit dem Vorhandenen, ...“

Auch mit dem, was wir nicht haben. Auch wenn ich hintergangen und betrogen werde.

Mach eine Liste von dem, was du noch hast.

Vilmos Horvath sagte, nachdem er seine Frau verloren hatte, und als er gefragt wurde, wie es ihm nun
gehe:

,Es gibt keinen Menschen auf dem Planeten Erde, der alle Gliter der Welt geniefsen und haben kann. Wenn
ich mich auf das konzentriere, was ich habe, bin ich der gliicklichste Mensch auf diesem Planeten. Wenn ich
mich auf das konzentriere, was ich nicht habe, werde ich der elendeste Mensch auf Erden. “

Wir wollen den Schépfer mehr lieben als die Schopfung.

Wir brauchen im Leben nur zweierlei: Gott und was Gott gibt.

John Newton sagte: ,, Wenn Gott je etwas vorenthalten hat, war es nicht nétig. Wenn Gott etwas in mein
Leben hineingeschickt hat, war es nétig.

lll. Sie achtet auf die VerheiBung. Heb 13,5 E

Seite 256 von 267



»denn er hat gesagt: Ich werde dich auf keinen Fall verlassen, auch gar nicht im Stich lassen, ...
Jos 1,5 bezieht sich auf Josua. Aber es gilt auch fir alle, wie wir hier lernen.

Gott hat sich verpflichtet, den Glaubenden zu bewahren und ihn nicht im Stich zu lassen. Wie dies im
Konkreten aussieht, bestimmt er.

IV. Sie bekennt ihr Vertrauen. Heb 13,6

V. 6:,,..., sodass wir guten Mutes sagen kénnen: Der Herr ist mein Helfer, und ich werde mich nicht
fiirchten. Was soll ein Mensch mir tun?“

Vertrauende Liebe zum Herrn bekennt.

Wir sagen es dem Herrn: ,Herr, ich bin zufrieden mit dem Wenigen.”

Phil 4,11-13: , Nicht dass ich wegen Mangels [das] sage, denn ich [meinerseits] habe gelernt, in dem, worin
ich bin, geniigsam zu sein <o.: mich geniigen zu lassen». 12 Ich weif3, auch erniedrigt zu werden, und ich
weifs, auch Uberfluss zu haben. In alles und jedes bin ich eingeweiht, satt sein und hungern, Uberfluss
haben und Mangel leiden. 13 Ich vermag alles <, bin stark fiir alles», in dem, der mich ¢stets» [innerlich]
kréiftigt, Christus.”

,Der Herr ist mein Helfer”

Ps 27,1: ,Jahweh ist mein Helfer.” Er ist Herr der ganzen Welt. Der, der mein Leben ist, wird auch fir mich
sorgen.

»lch werde mich nicht fiirchten.”

D. h.: Ich will nicht in Existenzangst geraten. —

— Wir lernen: Besonders dann, wenn Menschen uns (ibel gesinnt sind, kdnnten wir in Existenzangst
geraten. Dann dirfen wir auf den Herrn blicken: ,Herr, du bestimmst alles. Zeige mir, ob ich hier auf der
Welt bleiben soll ... Und wenn du willst, dass ich untergehe (sterbe), dann will ich auch das annehmen.”
Wenn wir den Tod vor Augen haben, diirfen wir wissen: Dies ist nicht das Letzte. Die Auferstehung ist
unsere Hoffnung.

2Kor 1,8.9: ,,denn wir wollen nicht, dass ihr in Unkenntnis seid, Briider, (iber unsere Bedriingnis, die uns in
Asien widerfuhr, dass wir tiber das MafS hinaus, (ber [unsere] Kraft, beschwert wurden, sodass wir auch am
Leben verzweifelten. 9 Jedoch haben wir selbst das Todesurteil in uns selbst gehabt, damit wir uns nicht auf
uns selbst verlassen méchten, sondern auf Gott, der die Toten erweckt.”

4. Vom rechten Glauben, von der rechten Glaubenswahrheit - Heb 13,7-17
Wahrheit und Liebe gehdren zusammen.

a. Rechte Vorbilder - Heb 13,7.8

V. 7.8:,,Denkt an eure Leitenden, die, welche euch das Wort Gottes sagten. Schaut euch den Ausgang
ihrer Lebensfiihrung an <und»> ahmt [ihren] Glauben nach. 8 Jesus Christus ist gestern und heute derselbe
- und [bis] in den Aon.“

V. 7: ,,Denkt an eure Leitenden”

Leitende: d. h., leitende Manner. Sie sollen nicht in Vergessenheit geraten, aber auch nicht Gber Gebihr
verherrlicht werden.
Dieser Vers ist die biblische Grundlage fiir das Lesen von Biografien.

e, die, welche euch das Wort Gottes sagten.”

Darin liegt ihr Wert. Sie haben den grofSten Wert, das Wort Gottes, in den Mund genommen, haben es
verkiindet.

Seite 257 von 267



Da aber niemand das Wort Gottes verkiinden kann, ohne ein entsprechendes Leben zu fiihren, darf man
auch auf ihr Leben schauen.

»Schaut euch den Ausgang ihrer Lebensfiihrung an <und> ahmt [ihren] Glauben nach.

Auf meinen Reisen besuchte ich meine alte Heimat. Ich hatte dort in einer Stadt einige Abende Uber die
Bergpredigt gesprochen. Ich wohnte bei Geschwistern in einem Zimmer mit Ausblick auf den Friedhof. An
der Tir des Zimmers stand der Spruch: Quidquid agis, prudenter agas et respice finem. ,,Was immer du
tust, handle vorausschauend und berticksichtige das Ende.”

Wir tun gut daran, immer wieder unser eigenes Ende im Auge zu behalten. Es kommt schneller als wir
denken.

Hier werden die hebraischen Glaubigen aufgerufen, das Ende derer anzuschauen, die ihnen das Wort
Gottes gesagt hatten.

Wie haben sie ihren Lebenslauf abgeschlossen? Schaut es euch an und dann lebt ebenso!

Die Verse V. 7-17 zeigen nun, wie die lebten, die das Wort Gottes dort in Judda und Umgebung verkiindetet
hatten.

— Wir lernen: Es ist gut, an verstorbene Briider zu denken. Wir sollen uns nicht bannen lassen von
irdischen Dingen. Wichtiger als die Zeitung zu lesen, ist es — neben der Bibel —, das Leben gottesflirchtiger
Menschen zu lesen. Es tut gut, Biografien von ,,Helden des Glaubens” zu lesen. Es richtet unseren Sinn in
die rechte Richtung.

Wir sollten iberhaupt nicht so viel Nachrichten horen oder lesen, weder im Internet noch auf Papier.

Das ist viel Zeitvergeudung. Es gibt wenig, was wirklich wichtig ist. Es gibt nicht viel von wirklichem Inhalt.
Erst in jingerer Zeit ist es moglich geworden, so vieles lber die heutige Welt zu wissen und zu erfahren,
was in aller Welt geschieht. Das ist nicht normal und nicht gut. Die meisten Menschen in der Geschichte
der Welt haben sehr wenig gewusst, was in der Welt vor sich ging. Das Wichtige ist vielmehr, zu wissen,
was im Himmel geschieht und was der Himmel hier auf Erden tut?

Der Himmel handelt, wenn die Erde betet (vgl. Mt 18,20).

— Wir wollen lernen, zu denken, was fiir und bei Gott wichtig ist!
Was ist es, das unsere Vorfahren geglaubt haben, und was sollen auch wir glauben?
Was ist es, das wir nachahmen sollen?

V. 8: ,Jesus Christus: gestern und heute derselbe, und in Ewigkeit.“
Was ist die Mitte des Wortes Gottes? — Es geht um Jesus.

gestern und heute:
Er redete und redet vom Himmel her. Vgl. Heb 12,25.26.

— Man kann sich leicht verirren, ablenken lassen von anderen Themen, auch beim Lehren der Bibel. Es gibt
viele Verse, die zeigen, dass Jesus Christus die Mitte des Wortes Gottes ist.
Off 19,10: ,,das Zeugnis Jesu ist der Geist der Weissagung“.

Heb 13,8 sagt nicht, dass wir immer Wunder erwarten sollen. Jesus Christus muss sein Tun nicht dauernd
wiederholen, um derselbe zu bleiben. Ich muss nicht immer am selben Ort wohnen und das Gleiche tun,
um dieselbe Person zu bleiben.

b. Falsche und rechte Speise- Heb 13,9-14

13,9-14: , Lasst euch nicht von mancherlei und fremden Lehren umtreiben, denn gut [ist es, wenn] das

Herz <durch> Gnade gefestigt wird — nicht <durch» Speisen, in denen kein Nutzen lag fiir die, die [mit

ihnen] umgingen. 10 Wir haben einen Altar, von dem zu essen keine Berechtigung haben, die dem Zelt
Seite 258 von 267



den aufgetragenen Dienst tun; 11 denn von den Tieren, deren Blut durch den Hohenpriester [als Opfer]
fiir Siinde in das Heiligste hineingetragen wird, von diesen werden die Kérper auBerhalb des Lagers
verbrannt, 12 weshalb auch Jesus, damit er durch das eigene Blut das Volk heilige, auBerhalb des Tores
litt. 13 So lasst uns nun zu ihm hinausgehen, aulerhalb des Lagers, und seine Schmach tragen, 14 denn
wir haben hier nicht eine bleibende Stadt, sondern die kommende suchen wir.“

I: Nicht von falschen Lehren beeinflussen lassen. Heb 13,9

V. 9: ,Lasst euch nicht von mancherlei und fremden Lehren umtreiben,”
Wie kann das verhiitet werden?

Falsche Lehren bergen groBe Gefahren, die es zu erkennen gilt.

. Falsche Lehre kommt in einer Vielfalt: ,mancherlei”

Die richtige Lehre ist eine einzige, nicht viele.

Die falsche Lehre

. .. ist der wahren Lehre wesensfremd.

. .. treibt von Christus weg, an den Rand, an die Peripherie.

Falsche Lehren hindern bzw. zerstoren innere Festigkeit.

»denn gut ist es, wenn das Herz durch Gnade gefestigt wird, — nicht durch Speisen, in denen kein Nutzen
lag fiir die, die so wandelten.”

. Das Umgetrieben werden von fremder Lehre hindert innere Festigkeit.
. Man bleibt heimatlos, schwach.
. Es fehlt an Orientierung, an einem guten Gewissen, an letzter Ruhe.

Il: Rechte Speise aufnehmen. - Heb 13,10-14

Die wahre Lehre muss uns vertraut werden, unsere Heimat und unser fester Boden werden.

NB.: Gesunde physische Speise ist gut, aber es ist nicht das Entscheidende, dass wir nur ,,Gesundes” essen
bzw. dariber uns den Kopf zerbrechen. Die geistliche Speise ist wichtiger; da miissen wir ringen, namlich,
dass wir die gesunde Lehre haben und behalten.

Die rechte Speise von unserem Altar ist Jesus: V. 10-13

V. 10-12: ,,Wir haben einen Altar, von dem zu essen die keine Berechtigung haben, die dem Zelt
obliegenden Dienst tun, 11 denn von den Tieren, deren Blut durch den Hohenpriester fiir Siinde in das
Heiligtum hineingetragen wird, von diesen werden die Kérper aulerhalb des Lagers verbrannt, 12
weshalb auch Jesus, damit er durch sein eigenes Blut das Volk heilige, auRerhalb des Tores litt.”

3Mo 16,14-19.27: ,,Und er nehme von dem Blut des Stieres und sprenge mit seinem Finger auf die
Vorderseite des Deckels gegen Osten; und vor den Deckel soll er von dem Blut siebenmal sprengen mit
seinem Finger. 15 Und er schlachte den Bock des Siindopfers, der fiir das Volk ist, und bringe sein Blut
innerhalb des Vorhangs, und tue mit seinem Blut, so wie er mit dem Blut des Stieres getan hat, und sprenge
es auf den Deckel und vor den Deckel; 16 Und er tue Siihnung fiir das Heiligtum wegen der Unreinigkeiten
der Kinder Israel und wegen ihrer Ubertretungen, nach allen ihren Siinden; und ebenso soll er fiir das Zelt
der Zusammenkunft tun, das bei ihnen weilt, inmitten ihrer Unreinigkeiten. 17 Und kein Mensch soll in dem
Zelt der Zusammenkunft sein, wenn er hineingeht, um Siihnung zu tun im Heiligtum, bis er hinausgeht. Und
so tue er Siihnung fiir sich und fiir sein Haus und fiir die ganze Versammlung Israels. 18 Und er soll
hinausgehen zu dem Altar, der vor Jahweh ist, und Siihnung fiir ihn tun; und er nehme von den Blut des
Stieres und von den Blut des Bockes und tue es an die Hérner des Altars ringsum, 19 und sprenge von dem
Blut mit seinem Finger siebenmal an denselben und reinige ihn und heilige ihn von den Unreinigkeiten der
Kinder Israel. ... 27 Und den Stier des Siindopfers und den Bock des Siindopfers, deren Blut hineingebracht

Seite 259 von 267



worden ist, um Siihnung zu tun im Heiligtum, soll man hinausschaffen auflerhalb des Lagers und ihre
Héute und ihr Fleisch und ihren Mist mit Feuer verbrennen.”

2Mo 29,14: ,Und das Fleisch des Stieres und seine Haut und seinen Mist sollst du mit Feuer verbrennen
auflerhalb des Lagers: es ist ein Siindopfer.”

2Mo 4,12: ... den ganzen Stier soll er hinausbringen an einen reinen Ort, aufSerhalb des Heerlagers, zum
Schutthaufen der Fettasche, und ihn auf Holzscheiten im Feuer verbrennen. Auf dem Schutthaufen der
Fettasche soll er verbrannt werden.”

2Mo 4,21: ,Und er soll den Stier hinausbringen, aufSerhalb des Heerlagers, und ihn verbrennen, wie er den
ersten Stier verbrannt hat. Ein Siindopfer der Versammlung ist es.”

Wer dem israelitischen Heiligtum dient, darf vom Opfer auRRerhalb des Lagers nicht essen, — ob es das des
Vers6hnungstages ist oder das von Jesus.

Der Apostel sagt den Hebraerchristen: Den, den sie (die fleischlichen Juden) verworfen haben, den dirfen
wir essen. Sie aber nicht.

Denn es gibt ein Entweder — oder! Entweder du isst vom jldischen Opfer — oder du isst von dem Opfer Jesu.
Du kannst nicht gleichzeitig am jldischen Opfer Anteil haben und am Opfer Jesu. Sie schiellen einander
aus.

Wenn du sagst, das judische Opfer sei das richtige, dann sagst du damit auch, das Opfer Jesu sei das falsche
und sei wertlos. Wenn du glaubst und bekennst, das Opfer Jesu ist das richtige und gliltige, dann musst du
auch zugeben, dass die jlidischen Opfer nichtig und wertlos sind.

Wir missen zu Jesus hinausgehen und von seinem Opfer ,,essen®“. - V. 13.14

V. 13.14: ,,Da lasst uns nun zu ihm hinausgehen, aulerhalb des Lagers, und seine Schmach tragen, 14
denn wir haben hier nicht eine bleibende Stadt, sondern nach der kommenden trachten und verlangen
wir.”

Was bedeutet es ,,hinauszugehen“?

. In seiner Nahe zu leben; sich mit ihm zu befassen und mit ihm Gemeinschaft haben.
. Das Lager zu verlassen, die schattenhaften Dinge, den Ort, derer, die ihn verwerfen.
. Seine Schmach zu tragen, bereit sein, Leiden auf uns zu nehmen.

Warum soll man hinausgehen?
. Weil die diesseitige Stadt hier nicht eine bleibende Stadt (ein bleibendes Jerusalem).
,Stadt” bedeutete: Gemeinschaft, Sicherheit. Das alte Jerusalem war damals nicht mehr haben sicher. Und
es war nicht mehr Gottes Stadt.
. Weil wir die kommende Stadt suchen, das neue Jerusalem.
Man kann auch Gbersetzen ,die im Begriff zu kommen seiende” Stadt (griech.: teen mellousan). Das neue
Jerusalem kam, als das alte fiel. Die Braut kam, als die Hure fiel. Offb 19-21 (die Hochzeit der Braut) kam,
als Offb 18 (das Gericht iber die Hure) vollendet war.

c. Rechte Opfer im Glauben - Heb 13,15.16
I: Das Lobopfer - Heb 13,15

V. 15:,,Durch ihn lasst uns also allezeit Gott ein Lobopfer darbringen. Das ist: die Frucht der Lippen, die
seinem Namen [Lob] bekennen.”

. Wie ist es gekennzeichnet? V. 15

. Ein Opfer des Lobes.
. Ein geistliches Schlachtopfer, 1Petr 2,6ff. Die Heiligen sind ein geistliche Priestertum, Offb 1,5; 5,9.

Seite 260 von 267



. Wie wird es gebracht? V. 15 A

Dieses Lob ist eine Frucht, ,,Frucht der Lippen®.

. Es ist nicht etwas Gemachtes.

. Es ist Frucht, Frucht des Bekenntnisses zu Jesus, Frucht der Liebe zu ihm.

. Sobald man Jesu Eigentum geworden ist, kann jeder diese Lobopfer bringen - auch der jlingste und
kleinste. ,,Aus dem Munde der Unmiindigen hast du Lob verordnet.”

. Ein Aufzahlen der Taten und Tugenden Gottes

. Schriftstellen kénnen eine Hilfe sein, wie fir Maria, Lk 1,48ff

. In Wort und im Lied

. In der Versammlung der Gemeinde und alleine.

. Das Lob mit den Lippen wird durch Jesus gebracht. ,,Durch ihn“.

. Er hat die Tiir zum Vater ge6ffnet; Gber ihn haben wir Zugang; er ist der Mittler.
. Er ist der Grund unseres Dankes. Er gab sich in den Tod, damit wir leben durften und nun etwas zu loben
haben. Durch ihn sind wir gesegnet. Eph 1,3: ,gesegnet sei Gott, der uns gesegnet hat”.

. Der Dank mit den Lippen soll allezeit Gott gebracht werden.

. Er soll nie abreiRen. Eph 5,18: , Werdet stdndig voll Geistes.”

Dieses dulert sich in einem Danken allezeit und fir alles.

Eph 5,20: ,allezeit danksagend dem Gott und Vater fiir alles im Namen unseres Herrn, Jesu, [des]
Gesalbten”.

. V. 15 wortlich: ,,durch alles” (dia pantos) danken.

. Keine Lebenslage ist ausgeschlossen. Es gibt keine Lage, in der wir nicht dankbar sein kénnen. Weil aber
manche Lebenslage uns vor die vollkommene Aussichtslosigkeit stellt, heilt das, dass Danken auch eine
Glaubenssache ist. Auch da, wo wir nichts sehen, diirfen wir unserem Vater danken.

Hab 3,17-19: ,Fiirwahr, der Feigenbaum bliiht nicht, es ist kein Ertrag an den Weinstécken,
es tduscht die Frucht des Olivenbaums, die [Getreide]felder liefern keine Nahrung, verschwunden ist das
Kleinvieh aus der Hiirde, und in den Stdllen ist kein Rind; & ich aber will frohlocken iiber Jahweh, will jubeln
iiber den Gott meines Heils. *° Jahweh, mein Herr, ist meine Kraft. Er macht meine FiifSe denen der Hirsche
gleich ldsst mich einherschreiten auf meinen Héhen.”

Hiob 26,7: ,,Er spannt den Norden aus (iber der Formlosigkeit, hdngt das Erdreich auf tiber nicht
Vorhandenem (o.: iiber dem, was nicht ist).”

Gott kann mit einer Null beginnen. Wenn ich also nur ,nichts” von mir sehe, ist dennoch Grund zum Dank
da.

Phil 4,11-13: ,Nicht dass ich wegen Mangels [das] sage, denn ich [meinerseits] habe gelernt, in dem, worin
ich bin, geniigsam zu sein <o.: mich genligen zu lassen». 12 Ich weifs, auch erniedrigt zu werden, und ich
weifs, auch Uberfluss zu haben. In alles und jedes bin ich eingeweiht, satt sein und hungern, Uberfluss
haben und Mangel leiden. 13 Ich vermag alles <, bin stark fiir alles», in dem, der mich «stets» [innerlich]
kréiftigt, Christus.”

Il: Die Wohltatigkeitsopfer - Heb 13,16
V. 16: ,,Das Wohltun und Teilhabenlassen vergesst nicht, denn solche Opfer sind Gott angenehm.“
. Diese Opfer sollen wir nicht vergessen.

Wenn wir in den Tagen der Sattigung letztlich fir uns selbst leben und an unsere eigenen Belange denken,
wie wollen wir in den Tagen der Not und Bedurftigkeit fur ihn leben?

Wir bleiben hier nicht ewiglich.

Was wir geben, ist immer fiir uns ein Gewinn. Wir behalten die Dinge letztlich und sparen sie dann auf fir
die jenseitige Welt. Wer seine Seele hingibt, wird sie bewahren.

. Diese Opfer bringen wir, um Gott zu gefallen.

NICHT notwendigerweise, um alle Not zu lindern.

Seite 261 von 267



Eph 5,1.2: ,Werdet also Nachahmer Gottes wie geliebte Kinder 2 und wandelt in der Liebe, so wie auch der
Christus uns liebte und sich selbst fiir uns dahingab als eine Weihegabe und ein Opfer, Gott zu einem
duftenden Wohlgeruch.”

. Deshalb bringen wir diese Opfer unter seiner Fuhrung.

- an Verkiindigern des Evangeliums

- an der Familie Gottes (Gal 6,10)

- Uberall, wo wir Gelegenheit haben (Gal 6,10)

- entsprechend dem, was wir haben (1Kor 16,2; Apg 11,29; s. u.)

- um himmlische Freunde (Lk 16,9; s. u.) zu gewinnen.

Gal 6,6.9.10: ,,Der, der im Wort unterwiesen wird, gebe Teil dem Unterweisenden an allem Guten. 9 Lasst
uns nicht miide werden im Tun des Edlen <und Vortrefflichens, denn zur bestimmten Zeit werden wir ernten,
wenn wir nicht ermatten. 10 Folglich: Lasst uns, wie wir [gelegene] Zeit haben, gegeniiber allen das Gute
wirken, insbesondere gegenliber den Familienangehérigen des Glaubens.“

Exkurs: Wie sollen wir geben?
1. Viel.

2Kor 9,6: Dies aber sage ich, Wer sparsam sdt, wird auch sparsam ernten, und wer segensreich sét, wird
auch segensreich ernten.

Spr 11,24: Da ist einer, der ausstreut, und er bekommt noch mehr; und einer, der mehr spart als recht ist,
und es ist nur zum Mangel. 25 Die segnende Seele wird reichlich gesdittigt, und der Tréiinkende wird auch
selbst getrdnkt.

2Kor 8,1: Wir tun euch aber kund, Briider, die Gnade Gottes, die in den Versammlungen Macedoniens
gegeben worden ist, 2 dass bei grofer Drangsalspriifung die Uberstrémung ihrer Freude und ihre tiefe
Armut (ibergestrémt ist in den Reichtum ihrer Freigebigkeit. 3 Denn nach Vermdgen, ich bezeuge es, und
liber Vermdégen waren sie aus eigenem Antrieb willig, 4 indem sie mit vielem Zureden uns um die Gnade und
die Gemeinschaft des Dienstes fiir die Heiligen baten. 5 Und nicht wie wir hofften, sondern sie gaben sich
selbst zuerst dem Herrn und uns durch Gottes Willen,

Lk 21,1: Er blickte aber auf und sah die Reichen ihre Gaben in den Schatzkasten legen. 2 Er sah aber auch
eine gewisse arme Witwe zwei Scherflein daselbst einlegen. 3 Und er sprach, In Wahrheit sage ich euch,
dass diese arme Witwe mehr eingelegt hat als alle. 4 Denn alle diese haben von ihrem Uberfluf3 eingelegt zu
den Gaben [Gottes]; diese aber hat von ihrem Mangel den ganzen Lebensunterhalt, den sie hatte, eingelegt.

2. Entsprechend unserem Einkommen und Besitz.

Apg 11,29: ,Sie beschlossen aber, je nachdem einer der Jiinger beglitert war, ein jeder von ihnen zur
Hilfsleistung den Briidern zu senden, die in Judéda wohnten”.

1Kor 16,2: ,,An jedem ersten Wochentage lege ein jeder von euch bei sich zuriick und sammle auf, je
nachdem er Gedeihen hat, auf dass nicht dann, wenn ich komme, Sammlungen geschehen.”

3. Mit Plan und Ziel.
1.Kor 16,2
4. RegelmaRig.

1Kor 16,2; 2Kor 9,7: Ein jeder, wie er sich in seinem Herzen vorsetzt, nicht mit Verdruss oder aus Zwang,
denn einen fréhlichen Geber hat Gott lieb.

5. Freiwillig.
2Kor 9,7
6. Frohlich.

2Kor 9,7: denn einen fréhlichen Geber hat Gott lieb.
7. Die Gabe Gott opfernd.

Phil 4,16: Denn auch in Thessalonich habt ihr mir einmal und zweimal fiir meine Notdurft gesandt.

Seite 262 von 267



8. Uns selbst Gott opfernd.

2Kor 8,5: Und nicht wie wir hofften, sondern sie gaben sich selbst zuerst dem Herrn und uns durch Gottes
Willen

d. Rechte Beziehung zu den Leitenden - Heb 13,17

Man soll auf Hirten und Lehrer horen, die das Wort Gottes verkiinden, und gehorchen.

V. 17:,,Gehorcht <im Vertrauen» euren Leitenden und fiigt euch, denn sie wachen liber eure Seelen als
solche, die Rechenschaft erstatten werden, damit sie dieses mit Freude tun mégen und nicht mit
Seufzen, denn das ware fiir euch [wie] ein unbelohnter Einsatz.”

I: Die Aufforderung

»,Gehorcht im Vertrauen.”

Man soll auf Gottes Wort horen und ihm gehorchen!

Was der Apostel hier sagt ist: , Lasst euch tGiberzeugen und dann vertraut und gehorcht (namlich dem Wort
Gottes, das sie euch lehren; vgl. V. 7.)“

Man soll zu den Leitern Vertrauen haben, vorausgesetzt, dass die den richtigen Glauben vertreten.

Der Apostel kennt diese Leiter und die Briider, an die er hier schreibt.

,»und filigt euch.”

wegen der Botschaft, die sie bringen (vertreten, leben). Dieses Wort darf von den 6rtlichen Hirten nicht
missbraucht werden. Z. B. diirfen nicht Hirten den anderen Hirten das Wort entziehen, sondern die
Aufgabe der Hirten ist es, vor Woélfen zu warnen, die Gemeinde auf gute Weide zu fliihren und mit guten
Beispiel voranzugehen. Paulus tat dies ,,mit Tranen” (Apg 20,31):

»Darum wacht <stets» und denkt daran, dass ich drei Jahre [lang] Nacht und Tag nicht abliefs, einen jeden
unter Trdnen zu mahnen «wértl.: den Denksinn zurechtzusetzen» 32 Und jetzt, Briider, (ibergebe ich euch
Gott und dem Wort seiner Gnade, das Kraft hat, [euch] aufzubauen und [das] Erbe zu geben unter allen
Geheiligten. 33 Silber oder Gold oder Bekleidung begehrte ich von niemandem. 34 Euch ist selbst bekannt,
dass — fiir meine Bediirfnisse und fiir die mit mir Seienden, — diese Hénde dienstbar waren. 35 Mit allem
zeigte ich euch [im Beispiel], dass man sich, so arbeitend <und sich so miihend>, der Schwachen annehmen
muss, sowie an die Worte Jesu, des Herrn, denken soll, dass er selbst sagte: ‘Geben ist seliger als Nehmen
<0.: Empfangen».””

In den 60er Jahren gab es in Juddaa und Umgebung viele falsche , Knechte Gottes” und falsche Propheten.
Diese Aufforderung war also wichtig.

Sie gibt aber den heutigen Leitern von Gemeinden keine ,Autoritdt”, denn die Autoritat haben nicht die
Gemeindeleiter, sondern die Apostel bzw. die apostolischen Schriften.

In der Gemeinde Jesu geschieht alles im Vertrauen und in der Liebe.

Il: Die Beweggriinde

Was sollen die Beweggriinde sein, sich den Hirten und Lehrern (und Aposteln) zu unterordnen?

. Das Wachen der Altesten

»sie wachen iiber eure Seelen”

Mit welcher Absicht?

Damit die den Hirten Anvertrauten im Herrn fester werden, im Glaubensleben vorankommen, fiir das Reich
Gottes tatig werden und schlieRlich ins ewige Leben eingehen.

2Kor 1,24: ,Nicht dass wir Herren seien liber euren Glauben , sondern wir sind Mitarbeiter [an] eurer
Freude. Ihr steht ndmlich durch [den] Glauben.”

Seite 263 von 267



. lhre Freude

Sie sollen sich freuen kdnnen
,damit sie dieses mit Freude tun moégen und nicht mit Seufzen*

Dieses zeigt, dass von den Christen ein Mitmachen erwartet wird, ,ein Einsatz“; daher auch die vielen
Aufrufe und Aufforderungen in den Briefen.

. lhre Verantwortung (lhr kiinftige Rechenschaftspflicht)

»als solche, die Rechenschaft erstatten werden*

Die Leser sollen wissen: Auch die Hirten haben einen Hirten. Vgl. V. 20.

Ein Leiter ist ein Bruder unter Briidern. Sie werden sich als Hirten verhalten. Sie sind Vorbilder fiir die
Gemeinde. Die ganze Gemeinde soll dahin kommen, wo die Hirten sind.

Den Leitern ist zu folgen in dem Mal3e, in dem sie fiir sich selbst Rechenschaft ablegen miissen.

. Weil sie mit der Botschaft betraut sind.

Jeder Christ aber darf prifen.
Das Beispiel eines echten guten Hirten ist der Herr, Jesus. Er weinte Gber Jerusalem. So sehr war ihm das
Gottesvolk ein Anliegen. Auch Paulus weinte (Apg 20,31).

V. 17:,,Gehorcht <im Vertrauen» euren Leitenden und fiigt euch, denn sie wachen liber eure Seelen als
solche, die Rechenschaft erstatten werden, damit sie dieses mit Freude tun mégen und nicht mit
Seufzen, denn das ware fiir euch [wie] ein unbelohnter Einsatz.”

- Wann wird die Rechenschaft abgelegt?
Wenn sie vor dem Richterstuhl Christi stehen.
Jetzt sollen sie das Wachen mit Freude tun kdnnen, nicht mit Seufzen.

- In welchem Fall kdnnten diese Hirten denn an jenem Tage ,,seufzen”?

Wenn trotz treuen Dienstes einige dort fehlen wiirden oder, nach 1Kor 3,12-15, die Priifung bei einigen
schlecht ausfiele und samtliches Werk in Rauch aufginge. In solchem Fall ware der Einsatz des betreffenden
Christen umsonst gewesen, also ein ,unbelohnter Einsatz“. In dem ersteren Fall wiirde der Lohn des
ewigen Lebens ausbleiben, in dem anderen der Lohn fiir den Dienst.

Das will der schreibende Lehrer auf jeden Fall verhiten. Darum dieser Aufruf.

Der Leiter will eines Tages da im Himmel stehen und zu Jesus sagen: ,,Schau, hier sind sie, die du mir
anvertraut hast und Uber die ich mich so oft mit dir unterhalten habe.”

Bsp.:

Der Hohepriester im Alten Testament geht zu Gott und redet zu Gott tiber die ihm Anvertrauten. Dann
dreht er sich zum Volk und ist Lehrer und Verkiindiger, spricht zum Volk liber Gott.

Nicht spricht er zum Volk iber das Volk.

— Er ist ein Vorbild fir uns. Auch wir gehen zu Gott und reden mit Gott Gber die uns Anvertrauten.

Der personliche Schluss - Heb 13,18-25

A. Aufruf zur Fiirbitte - Heb 13,18.19

V. 18.19: ,,Betet fiir uns — denn wir sind liberzeugt, dass wir ein gutes Gewissen haben: In allem wollen
wir uns wohl verhalten. 19 Umso mehr rufe ich [euch] auf, dieses zu tun, damit ich euch schneller

wiederhergestellt werde.”
Seite 264 von 267



Er bittet, dass sie fiir ihn beten, weil er ein gutes Gewissen hat.

Wenn sie beten, wird er schneller zu ihnen kommen kénnen.

— Wir lernen: Wenn wir viel beten, tut Gott so manches schneller. Wenn wir nicht beten, geschieht vieles
nicht. Jak 4,3: ,,/hr habt nicht, weil ihr nicht bittet.”

B. Seine Fiirbitte fiir sie (Der Segen) - Heb 13,20.21

V. 20: ,, Aber der Gott des Friedens, der von den Toten herauffiihrte den grof8en 'Hirten der Schafe' durch
das Blut eines ewigen Bundes, Jesus, unseren Herrn, ...

Der Hirte betet fiir sie zum ,groBen Hirten”. Hier geht er zu dem Gott, der Frieden gestiftet hat durch den
groBen Hohenpriester.

,Aber der Gott des Friedens, ...“

Schalom (Wohlergehen, Friede, Gedeihen) ist der Boden, auf dem das Neue gedeihen kann. Friede ist nicht
nur das Ausbleiben von Spannungen.

In Gegenden, wo kein Krieg ist, wo Wachstum vorhanden ist, gibt es Gedeihen.

Des Apostels Wunsch ist, dass das Leben mit Gott und miteinander, gedeihen kénne. Er sagt: ,|hr habt alles
in Jesus. Wir sind in die Treue Gottes einbezogen. Er wirkt in uns.” — Lass es zu, dass er in dir arbeitet.

Weshalb und warum kommt der Apostel plétzlich auf Schafe zu sprechen? Und auf einen Hirten?
Durch seine Vertrautheit mit dem Alten Testament.

»Aber der Gott des Friedens, der von den Toten herauffiihrte den groRen 'Hirten der Schafe' durch das
Blut eines ewigen Bundes, Jesus, unseren Herrn, ...“

Heb 13,20 scheint iber Jes 63,11ff die Rettung des Kleinkindes Mose [bed.: Herauszieher] aus dem Nil als
ein Bild von der Auferstehung Jesu vor Augen zu haben.

In Jes 63 wird Mose , Hirte” genannt Jes 63,11-14:

»,Da dachte man an die Tage der Urzeit, an Mose, an sein Volk: Wo ist [nun] der, der aus dem Meer sie
herauffiihrte mitsamt dem Hirten seiner Herde? Wo ist [nun] der, der in seine Mitte gab den Geist seiner
Heiligkeit? 12— der zur Rechten Moses einherziehen lief [o.: aufsteigen lief3] seinen glorreichen Arm, der die
Wasser spaltete vor ihrem Angesicht, um sich einen ewigen Namen zu machen, 13 der sie gehen liefs durch
die Tiefen, wie ein Pferd durch die Wiiste, und sie strauchelten nicht! 14 Wie das Vieh, das ins Tal
hinabsteigt, brachte sie der Geist Jahwehs zur Ruhe. — So hast du dein Volk geleitet, um dir einen
prachtvollen Namen zu machen.”

V. 21:,,... mache euch heil <und tiichtig> in jedem guten Werk, seinen Willen zu tun, und tue das vor ihm
Wohlangenehme in euch durch Jesus Christus, dem die Herrlichkeit <gebiihrt> in <alle> Ewigkeit! Amen.”

- tue das vor ihm Wohlangenehme (das ihm Wohlgefillige)“

Gott soll durch Jesus in uns das tun kénnen, was ihm wohlgefallig ist.
— Alles, was aus meinem Leben resultiert, das Gott wohlgefallig ist, ist seine Tatigkeit in mir gewesen.
Und wir wollen uns zurechtbringen lassen!

V. 20.21: , Aber der Gott des Friedens, der von den Toten herauffiihrte den groBen ‘Hirten der Schafe’
durch das Blut eines ewigen Bundes, Jesus, unseren Herrn, 21 mache euch heil <und tiichtig> in jedem
guten Werk, seinen Willen zu tun, und tue das vor ihm Wohlangenehme in euch durch Jesus Christus,”
Gott will zurechtriicken, sodass die Kinder Gottes funktionsfahig sind.

Gott will auch die Hirten dazu gebrauchen, und jedes Kind Gottes ebenfalls.

2Tim 3,15-17: ,,und weil du von Kind auf <eigtl.: vom Séugling[salter] an» die heiligen Schriften [wirklich]
kennst, die Kraft haben, dich weise zu machen zu|r] Rettung durch [den] Glauben, der in Christus Jesus [ist].

Seite 265 von 267



16 Alle Schrift [ist] gottgehaucht und niitzlich zu[r] Lehre, zu[m] Uberfiihren, zu[m] Zurechtbringen <und
Korrigieren, zu[r] Erziehung in [der] Gerechtigkeit, 17 damit der Mensch Gottes ausgeriistet sei, zu jedem
guten Werk véllig zugeriistet «, génzlich tiichtig gemacht».”

21 mache euch heil <und tiichtig» in jedem guten Werk, seinen Willen zu tun, und tue das vor ihm
Wohlangenehme in euch durch Jesus Christus,”

Gott soll durch Jesus in den Heiligen das tun kénnen, was ihm wohlgefallig ist.

Wozu? Mit welchem Ergebnis? — zur Herrlichkeit Gottes und Jesu, des Gesalbten.

Jesus wirkt in uns.

Gebt ijhm Raum, haltet ihn vor Augen!

dem die Herrlichkeit <gebiihrt>“

Das bezieht sich wahrscheinlich auf Jesus Christus.

Es lag es dem Apostel schon beim Anfang seines Schreibens daran, in eine Verehrung des Erldsers
einzusteigen. Diesen Ton hat er durch alle Stufen seiner Darlegungen durchgezogen. Er will nun zum
Schluss ebenso beflissen sein will, dem Sohn Gottes Ehre zukommen zu lassen.

Moll, bei Lange: , Die Beziehung der Doxologie auf ho theos als das Hauptsubjekt des Satzes ist wegen der
groflen Entfernung desselben weniger natiirlich als die Beziehung auf das unmittelbar voraufgehende
leesou christou.”

Richtet sich die Doxologie an Gott oder an Jesus Christus? ... Die Kommentatoren sind sich nicht einig ... Der
ganze Brief will Christus verherrlichen, auch wenn in diesem Gebet drei Bezeichnungen fir ihn auftauchen.
Er ist es, dem am Ende ,,die Herrlichkeit”, die Verherrlichung, das Lob und die Ehre zugeschrieben werden.
Die Absicht des Schreibers ist es, Jesus zu erhohen.

»,dem die Herrlichkeit «gebiihrt> bis in die Aonen! Amen.”
D. h.: fir immer.

C. Aufruf zur Annahme - Heb 13,22

V. 22:,,Ich rufe euch aber auf, Briider, lasst euch das Wort des Aufrufes gefallen; ich habe euch ja auch
mit wenigen [Worten] geschrieben.”

D. Nachricht beziiglich Timotheus - Heb 13,23
V. 23:, Nehmt zur Kenntnis, dass der Bruder Timotheus entlassen (entsendet) worden ist, mit dem, wenn
er bald kommen sollte, ich euch sehen werde.”

Entlassen (entsenden) kénnte sich auf die Entsendung des Timotheus beziehen (vielleicht nach Philippi, Phil
2,19), nicht notwendigerweise auf eine Freilassung aus einem Gefangnis.

Phil 2,19:,,Ich hoffe aber in dem Herrn Jesus, Timotheus bald zu euch zu schicken, damit auch ich guten
Mutes sei, wenn ich eure Umstdinde erfahren habe”

E. Gril3e - Heb 13,24-25
1. Auftrag zu griiBen - Heb 13,24 A

V. 24: ,,GriiRt alle eure Leitenden, auch alle Heiligen!*

Das zweimalige ,,alle” fallt auf. Moglicherweise wohnten die Christen etwas zerstreut, wie es so oft der Fall
ist, wo nur ein kleiner Anteil der Bevdlkerung glaubig ist, sodass nicht alle in jeder Zusammenkunft zugegen
sein konnten, nicht einmal die Leitenden. Von diesen nahm sich eventuell der eine oder andere einer
abgelegenen kleinen Zahl der Christen an.

Seite 266 von 267



Nicht alle missten also am Tage des Vorlesens dieses neu angekommenen Briefes da sein — umso mehr
Anlass, einander wahrzunehmen und zu griRRen.

2. Weitergegebene Griie - Heb 13,24

,Die aus Italien griiBen euch.”

Er war also weit herumgekommen. Zur Zeit der Abfassung war er in Rom, am Ende der Gefangenschaft)
Italiener: Die Christen die durch ihn zum Glauben kamen?

3. Das SchlussgruBwort - Heb 13,25

V. 25:,,Die Gnade [sei] mit euch allen.”
4. Das Siegel - Heb 13,25 E

»Amen.”
So ist es und so soll es sein.

Seite 267 von 267



