Der Prediger

— Auslegung mit Text und Gliederung
Thomas Jettel Dez 2025
(In Teilen werden Gedanken aus dem Kommentar von Benedikt Peters (BP) zum Buch ,,Prediger” wiedergegeben.)

Inhalt

Bemerkungen
Thema
Gliederung
Besonderheiten
Das Geheimnis des Gliicks
Der Schluss
Der Verfasser: Salomo
Geburt und Jugend
Seine Weisheit
Sein tiefer Fall
Seine Ziichtigung
Sein Ende
Das Buch Prediger (Textbesprechung)
1,1-11: Vorwort
1,1: Uberschrift (Autor)
1,2: Ergebnis der Untersuchungen — und Leitgedanke des Buches
1,3-8: Die Frage nach dem Gewinn des menschlichen Miihens
1,9-11 Das Ergebnis der Untersuchungen: Es gibt letztlich nichts Neues unter der Sonne.
1.Teil: 1,12 - 2,26: Erste Untersuchungen und Erkenntnisse
1,12-18: Des Predigers Untersuchungen: Das Erforschen und Erkunden ist nichtig und unbefriedigend.
2,1-11: Das Erproben der diesseitigen Freuden und des Genusses des Guten

2,12-23: Erkenntnis: Weisheit ist besser als Torheit. Aber das Los des Weisen ist dem Los des Toren (vom
Diesseits aus betrachtet) gleich.

2,24-26: Erstes Fazit daraus: Iss, trink und lass deine Seele Gutes sehen in all deinen Miihen.
2.Teil: 3,1-22: Alles hat seine Zeit. Das Diesseitige ist nicht etwas Bleibendes.

3,1-8: Fiir alles Tun des Menschen unter der Sonne gibt es eine bestimmte Zeit.

3,9-11: Gott hat die Fortdauer (o.: das Immerwihrende) in das Herz der Menschen gegeben.

3,12-15: Zweites Fazit (Zwischenergebnis): Sich freuen (essen, trinken, sich Gutes ersehen) in all den Miihen, das
ist eine Gabe Gottes.

3,16-21: Ohne Bezug zu Gott bleibt das Diesseitige nichtig.
3,22: Zweites Fazit (wiederholt): Freue dich bei deinem Tun, denn das ist dein Teil.
3.Teil: 4,1- 5,19: Es gib viel Nichtiges. Aber es gibt etwas, das besser ist.

4,1-3: Die Drangsalierung der Menschen durch Menschen. Die Missverhéltnisse unter der Sonne sind trostlos, nur
die Toten und die Ungeborenen sind besser dran.

4,4-6: Das Rivalisieren/Wetteifern (in ehrgeiziger Tiichtigkeit), das ruhelose Jagen ist nichtig. Der Torichte bleibt
untétig, hat dann aber nichts.

4,7-12: Das endlose und unersittliche Miihen und Kargen des Alleinstehenden ist nichtig. Zwei wiren besser dran.



4,13-16: Die auf einen zum Thron gelangten Emporkommling gesetzten Hoffnungen sind nichtig.

4,17: Uber den Besuch des Hauses Gottes: Zum Haus Gottes nahen, um zu horen, ist besser als wenn Toren
Schlachtopfer darbringen.

5,1.2: Beten: Nicht schnell und viel vor Gott reden (z. B. ihm etwas versprechen), besser Besonnen-Sein beim
Beten.

5,3-6: Geloben: Nicht-Geloben ist besser, als das Geliibde nicht einzuhalten.

5,7-16: Uber den Reichtum

5,17-19: Drittes Fazit: Essen, Trinken, Gutes sehen in all dem Miihen, das ist dein Teil — und eine Gabe Gottes.
4.Teil: 6,1- 8,15: Erfahrungen und Erkenntnisse iiber Weisheit

6,1-12: Uber den Reichtum und das GenieBen des Reichtums

7,1-14: Lebensweisheiten daraus (Was ist besser?)

7,15-18: Der Prediger warnt vor einem extremen Verhalten zum Guten wie zum Bosen.

7,19-22: Weisheit ist ein méachtiger Schutz. Es gibt keinen Gerechten, der nicht siindigt.

7,23-29: Erfahrungen des Predigers auf der Suche nach Weisheit

8,1-4: Weises Verhalten des Menschen, wenn er einen despotischen, bedriickenden Ko6nig hat

8,5-9: Weisheit lehrt, die rechte Zeit zu nutzen und in rechter Art vorzugehen.

8,10-14 Bosewichte tun, was sie wollen. Aber Gott wird die Seinen beschiitzen.

8,15: Viertes Fazit: Essen und trinken und sich freuen, das mdge den Menschen begleiten in seinem Miihen.
5.Teil: 8,16- 9,10: Weitere Erfahrungen und Erkenntnisse iiber Weisheit

8,16.17: Der Weise ist sich seiner Abhingigkeit von Gott bewusst. Beim Erkennen sind alle Menschen von Gott
abhingig.

9,1-6: Die Vorziiglichkeit der Weisheit und die Pflicht des Menschen

9,7-10: Fiinftes Fazit: Freue dich an dem, was Gott dir gibt, solange du lebst. Nimm das Leben wahr, das Gott dir
gibt.

6.Teil: 9,11-11,8: Weiteres tiber Weisheit und Torheit
9,11-12: Zeit und Geschick treffen alle Menschen und kommen unvermittelt.
9,13-18: Weisheit ist besser als Macht und Vermogen
10,1-20: Beobachtungen, aus denen man Weisheit lernen kann (Das Verhéltnis zwischen Regenten und Regierten)
11,1-6: Leben im Glauben. Siden auf Hoffnung: Weise Empfehlungen iiber das Geben und das Sden

11,7.8: Sechstes Fazit: Man soll sich freuen in den Jahren, in denen man gesund ist und lebt. Und man soll die
Tage gebrauchen (niitzen).

7.Teil: 11,9- 12,14: Schlusslektion (7. Fazit) (Aufforderungen an den Jiingling)
11,9.10: Aufforderung an den Jiingling, sich seines Lebens zu freuen, aber ohne Gott zu vergessen
12,1: Aufforderung, des Schopfers zu gedenken, ehe die Tage des Ubels und die unangenehmen Jahre kommen
12,2-5: Detaillierte Beschreibung des Altwerdens
12,6.7: Beschreibung des Todes
12,8-14: Nachwort und siebtes Fazit



Bemerkungen

Kohelet = Rufer, Vorsitzender, Debattierer.

Ecclesiastees = Einberufung einer Versammlung.

Schliissel: 29mal Unter der Sonne.

40mal ,,Gott“, nie Jahweh.

Wir sollen durch dieses Buch lernen: Man macht traurige Erfahrungen, wenn man auf der Suche nach Erfiillung Gott
ausschlief3t.

Man sollte den Sinn des Lebens nicht dort suchen, wo er nicht zu finden ist: im Diesseits.

Thema

Das Thema des Buches ist Weisheit; das Wort ,,Weisheit* oder ,,weise* kommt 53-mal vor. Man hat aufgrund einiger
anstofBig erscheinenden Aussagen gemeint, es handle sich dabei nur um menschliche, nicht aber gottliche Weisheit.
Diese Meinung ldsst sich nicht rechtfertigen. Pred 12,9-14.

12,13 ,, Fiirchte Gott und halte seine Gebote; denn das ist der ganze Mensch “

., Ich habe erkannt, dass alles, was Gott tut, fiir ewig sein wird: Es ist ihm nichts hinzuzufiigen und nichts davon
wegzunehmen, und Gott hat es so gemacht, damit man sich vor ihm fiirchte “ (Pred 3,14).

,,Denn bei vielen Trdumen und Nichtigkeiten sind auch viele Worte. So denn, fiirchte Gott. *“ (Pred 5,6).

., Es ist gut, dass du an diesem festhdltst und auch von jenem deine Hand nicht abziehst,; denn der Gottesfiirchtige
entgeht dem allen* (Pred 7,18).

., Weil das Urteil iiber bose Taten nicht schnell vollzogen wird, darum ist das Herz der Menschenkinder in ihnen voll,
Bdéses zu tun; weil ein Siinder hundertmal Boses tut und doch seine Tage verlingert — obgleich ich weif3, dass es denen,
die Gott fiirchten, wohl ergehen wird, weil sie sich vor ihm fiirchten, aber dem Gesetzlosen wird es nicht wohl ergehen,
und er wird, dem Schatten gleich, seine Tage nicht verlingern, weil er sich vor Gott nicht fiirchtet (Pred 8,11—13).

Weisheit beginnt damit, dass man Gott flirchtet (Spr 9,10).

Die Gottesfurcht wichst aus der Erkenntnis, dass Gott alles erschaffen hat (Pred 3,11.14; 7,13.14.29);

dass der Mensch darum in all seinem Tun und Lassen von Gott abhéngig ist (Pred 2,24.25; 3,13; 5,18; 6,2; 9,1);
dass Gott eines Tages den Menschen richten wird (Pred 5,5.7; 8,11-13; 11,9; 12,14)

Spurgeon: ,,Absicht und Zweck des Buches: zu zeigen, dass das Gliick eines Menschen nicht in irdischer Weisheit oder
Erkenntnis liegt, noch in weltlichen Reichtiimern, noch in 6ffentlicher Ehre oder Gewalt, noch in den AuBerlichkeiten
der Religion, sondern in der Furcht und im Dienst Gottes.

Das Buch ermuntert den Menschen,

die guten Gaben des Lebens frei zu genieRen und Gott dafiir zu danken,

sich freudig den géttlichen Schickungen zu figen, auch wenn sie uns wenig lieb sind,

Gott zu fiirchten und den Konig zu ehren,

den Behodrden zu gehorchen und den Armen Gutes zu tun;

mit unserem Auge auf das Jenseits gerichtet zu leben

und an das Gericht Gottes zu denken ....*

ook wNn =

Freue dich:

Es ist wahr, dass alles eitel und ein Haschen (Streben) nach Wind ist, solange wir den Schépfer aus unserem Tun
ausklammern. Bleiben wir auf die sinnlich wahrnehmbare Welt beschrankt, auf das, was ,, unter der Sonne* ist — der
Ausdruck kommt 29-mal vor —, ist in der Tat das Leben eine eitle Jagerei nach sinnlosen Dingen.

So ist das Leben, ein wiistes Jagen ,,von dem einen zum andern , ein elendes ,, Haschen (Streben) nach Wind* — der
Ausdruck wird in Prediger 9-mal verwendet —, solange wir das Jenseits und Gott aus unserem Trachten und Tun
auslassen. Beziehen wir ihn aber in all unsere Geschéfte ein, dann wendet sich Verdruss in Freude:

,,Denn wer kann essen, und wer kann genie3en ohne ihn? Denn dem Menschen, der ihm wohlgefallig ist, gibt er
Weisheit und Kenntnis und Freude ...“ (Pred 2,25.26).

So werden uns die in diesem Buch beschriebenen Erfahrungen zu wichtigen Lektionen, die uns vom Diesseitigen zum
Jenseitigen lenken:

... Im Herrn, und in ihm allein, konnen wir uns allezeit freuen (Phil 4,4). Kennen wir ihn, nehmen wir alles dankbar aus
seiner Hand und sind wir ihm als Herrn und Meister unterworfen. ... Es ist wirklich so: ,,Wer kann genieflen ohne ihn?*
(Pred 2,25.26)

Die Sprache des Predigers: Poesie, parallelismus Membrorum (z. B. Pred 5,9.11; 6,7.8.9; 8,1; 10,12; 11,4.5.6.7.9.10)



Gliederung

1,1-11 (Vorwort)

7 Teile:

1.Teil: 1,12 - 2,26: Erste Untersuchungen und Erkenntnisse

2.Teil: 3,1-22: Alles hat seine Zeit. Das Diesseitige ist nicht etwas Bleibendes.
3.Teil: 4,1- 5,19: Es gib viel Nichtiges. Aber es gibt etwas, das besser ist.
4.Teil: 6,1- 8,15: Erfahrungen und Erkenntnisse iiber Weisheit

5.Teil: 8,16- 9,10: Weitere Erfahrungen und Erkenntnisse iiber Weisheit
6.Teil: 9,11-11,8: Weiteres iiber Weisheit und Torheit

7.Teil: 11,9- 12,14: Schlusslektion (7. Fazit) (Aufforderungen an den Jiingling)

Besonderheiten

,,unter der Sonne® = auf das Diesseits beschriankt.
Pred 4,7: ,, Und ich, fiir mich, schaute wiederum — Nichtigkeit unter der Sonne: *

Das Geheimnis des Gliicks

Fiirchte Gott. Pred 12,13; vgl. 1Tim 4,8

Unterwirft man sich Gott, findet man Freude im Genuss der alltidglichen Gaben des Schopfers:

,Ich habe erkannt, dass es nichts Besseres unter ihnen gibt, als sich zu freuen und sich in seinem Leben giitlich zu tun;
und auch, dass er isst und trinkt und Gutes sieht bei all seiner Miihe, ist fiir jeden Menschen eine Gabe Gottes* Pred
3,12

Die Quelle unserer Freude liegt nicht in den Gaben, sondern im Geber. Vgl. Phil 4,4.12 und 3,1{f.

Der Schluss

Pred 12,1.2 widersprechen einem weitverbreiteten Irrtum. Es stimmt nicht, dass man im Alter leichter zum Glauben an
Gott findet als in der Jugend.

Daher fordert Salomo uns auf, in den Tagen der Jugend des Schopfers zu gedenken und es nicht so lange
hinauszuschieben, bis wir unseren Schopfer und Erloser fast nicht mehr erkennen kénnen, weil das Gewissen von Jahr
zu Jahr stumpfer geworden ist.

Pred 12,3-5 ist eine in ihrer Lebendigkeit hinreiBende metaphorische Schilderung des Alters: Die ,, Hiiter des Hauses “
sind die zitternden Héande, die ,, starken Mdnner* die inzwischen krumm gewordenen Beine des Greises. Die feiernden
., Miillerinnen “ sind die fehlenden Zahne, die ,, aus den Fenstern Sehenden *“ die nunmehr triib gewordenen Augen.
Umschreibung des Todes: Eines Tages wird die ,, silberne Schnur* ,, zerrissen “, die ,, goldene Schale* ,, zerschlagen “
sein. Der ,, Eimer am Quell* ist ,, zerbrochen*, und ,, zerschlagen * ist ,, das Rad an der Zisterne “. Salomo fordert uns
damit auf: ,,Schaut euch einmal an, was ihr am Ende sein werdet, wenn das Diesseits euer Alles und der Bauch euer
Gott gewesen ist! Was gibt es Nutzloseres als einen zertriimmerten Eimer?* Aus Staub ist dein Leib geworden, und er
kehrt zum Staub zuriick.

Damit ist aber nicht alles aus, nein: Der Geist des Menschen wird eines Tages vor den Thron des Richters gerufen
werden, der ihn ihm gegeben hat (Pred 12,7). Darum wollen wir der Aufforderung des weisen Salomo, des Konigs von
Israel, nachkommen:

., Fiirchte Gott und halte seine Gebote,; denn das ist der ganze Mensch. Denn Gott wird jedes Werk, es sei gut oder bose,
in das Gericht iiber alles Verborgene bringen* (Pred 12,13.14).

Der Verfasser: Salomo
Geburt und Jugend

Auf welchem Weg kam doch Bathseba in das Leben Davids! Und nach welch demiitigenden Geschehnissen wurde sie
endlich Mutter Salomos, oder Jedidjahs, des ,,Geliebten des HERRN®, wie er von Gott selbst genannt wurde (2Sam
12,24.25)! Womit hatte Salomo es verdient, ein Geliebter des Ewigen zu heiflen? Nur Gnade.

24 Und David trostete Batseba, seine Frau.

Und er kam zu ihr und lag bei ihr. Und sie gebar einen Sohn. Und er gab ihm den Namen Salomo (bed.:
friedsam/Friede). Und Jahweh liebte ihn %* und sandte durch die Hand Nathans, des Propheten, hin, und der gab ihm
den Namen Jedidjah (bed.: Liebling Jahwehs), um Jahwehs willen.

Er war noch ,, jung und zart“ (1Chr 29,1), als sein Vater ihn fiir die Nachfolge auf den Thron und den Bau des Tempels
vorbereitete. Und als er bereits Konig geworden war, war er noch immer ,, ein kleiner Knabe“ (1Ko6n 3,7). Aber er war

4



bereits von Gottesfurcht erfiillt; Gottes Gnade an ihm hatte ihn dazu bewegt. Sie hatte ihn bewegt, Gottes Liebe mit
Liebe zu beantworten (1K6n 3,3) und ihn und seine Weisheit von Jugend auf zu suchen: ,, Ich liebe, die mich lieben;
und die mich friih suchen, werden mich finden“ (Spr 8,17).

Seine Weisheit

,.Bitte, was ich dir geben soll*“ (1Ko6n 3,5).

Man bedenke: Einen Wunsch frei, wie im Marchen! Nur war es kein Marchen. Was wiirde Salomo blof3 wiinschen?
Was héttest du gewiinscht?

Diese Frage bringt unser Innerstes ans Licht.

Hier hat Salomo vielleicht die groBte Stunde seines Lebens. ...

,» ... du hast deinen Knecht zum Konig gemacht an meines Vaters David statt, und ich bin ein kleiner Knabe, ich weif3
nicht aus- und einzugehen; und dein Knecht ist in der Mitte deines Volkes, das du erwdhlit hast, eines grofien Volkes,
das nicht gezdhlt noch berechnet werden kann vor Menge. So gib denn deinem Knecht ein verstindiges Herz, um dein
Volk zu richten, zu unterscheiden zwischen Gutem und Bosem,; denn wer konnte dieses dein zahlreiches Volk
richten?“ (1Kon 3,7-9)

Er erkennt seine Hilflosigkeit und Unféhigkeit.

* Er steht einer viel zu groBen Aufgabe gegeniiber: Das Volk ist Gottes Volk.

* Er wendet sich an Gott, vertraut auf ihn von ganzem Herzen und stiitzt sich nicht auf seinen Verstand (Spr 3,5-7).

* Salomo schitzt den Wert der Weisheit hoher als jedes andere Gut (Spr 2,4; 3,14.15),. Er bittet nicht um Reichtum,
Ehre, nicht um Sieg iiber die Feinde, nicht um Gesundheit oder ein friedvolles Leben.

Und weil er die Weisheit (= ein horendes Herz) erbeten hat, bekommt er auch das, worum er nicht gebeten hat:
Reichtum und Ehre auch Gesundheit und ein friedvolles Leben. (1K6n 3,11-13)

Spr 3,15-17: Kostbarer ist sie als Korallen, alle deine Kleinode kommen ihr nicht gleich. ' Linge der Tage ist in ihrer
Rechten, in ihrer Linken sind Reichtum und Ehre. 17 Ihre Wege sind liebliche Wege, und alle ihre Pfade sind Frieden.
Mt 6,33: Trachtet zuerst ...

Mk 4,24: ,, Gebt acht, was ihr hort, mit dem Maf3, mit dem ihr messt, wird euch zugemessen werden, und es wird euch
hinzugefiigt werden. *

,, Gib mir, mein Sohn, dein Herz, und lass deine Augen Gefallen haben an meinen Wegen* (Spr 23,26).

Salomo gab seinem Gott sein Herz. Entsprechend hat ihm Gott vergolten:

., Und Gott gab Salomo Weisheit und sehr groffe Einsicht und Weite des Herzens, wie der Sand, der am Ufer des
Meeres ist” (1Kon 5,9= 4,29 nach anderer Zihlung)

Ein Bsp. seiner Weisheit 1Ko6n 3,16-28 (Die 2 Huren mit den 2 Babys)

Sein tiefer Fall

Seine Liebe zu den heidnischen Frauen, die sein Herz neigten (1Kon 11,4)

Sein Herz war einst so weit gewesen — fiir Gott und fiir Gottes Pléne.

Salomo hatte in fritheren Jahren gelehrt: ,, Behiite dein Herz mehr als alles, was zu bewahren ist; denn von ihm aus sind
die Ausgdinge des Lebens*“ (Spr 4,23)

., Daher, wer zu stehen meint, sehe zu, dass er nicht falle “ (1Kor 10,12).

Seine Zuchtigung

2Sam 7,14.15: Ich werde ihm Vater sein, und er wird mir Sohn sein, den ich wohl, wenn er verkehrt handelt, ziichtigen
werde mit [der] Rute [der] Mcinner und mit [den] Schligen [der] Sohne Adams; '° aber meine Giite wird nicht von ihm
weichen, wie ich sie von Saul weichen lief, den ich vor dir weggetan habe.

Vgl. Ps 89,31-33

Gott ziichtigt seine S6hne, wenn sie seine Gnade in Ausschweifung verkehren.

Er erweckte dem Salomo drei Feinde (1K6n 11,14.23.26).

Salomo bekommt jetzt zu spiiren, dass ihm Gott den Frieden entzieht.

Als Salomo noch innen und auB3en Frieden genoss, schrieb er: ,, Wenn die Wege eines Mannes Jahweh wohlgefallen,
léisst er sogar seine Feinde mit ihm in Frieden sein* (Spr 16,7).

Jetzt aber sorgt Gott dafiir, dass Salomos Feinde nicht mehr mit ihm in Frieden sind.

Sein Ende

Kam Salomo nach seinem Fall wieder zurecht? — (Folie!)
1.  Erwird in seiner Geschichte als ein Bild auf den Messias in der Herrlichkeit des Friedensreiches dargestellt (Ps 72). Sollte
jemand, der als Abgefallener endete, gewdrdigt sein, in seinem Leben Jesus, den Gesalbten, vorzuschatten?



2. AbschlieRenden Kommentar zu seinem Leben: ,Und das Ubrige der Geschichte Salomos und alles, was er getan hat,
und seine Weisheit, ist das nicht geschrieben im Buch der Geschichte Salomos?“ (1K6n11,41). Es wird
zusammenfassend und abschlieRend auf seine Weisheit und nicht auf die voriibergehende Torheit seiner Siinde verwiesen.

3. 2Chr 11,17 ein Satz, der Salomos Weg mit dem seines Vaters gleichsetzt: ... drei Jahre lang wandelten sie auf dem Weg
Davids und Salomos.“Im Riickblick wird der Weg Salomos wie der Weg Davids bewertet.

4. 2Chr hat in seiner Darstellung vom Leben und Werk Salomos dessen Siinde ibergangen. Hatte er das gedurft, wenn Gott
sie ihm nicht vergeben hatte?

5. Wie anders wollen wir die Entstehung des Buches Prediger erklaren, wenn nicht als das Zeugnis eines Mannes, der nach
Jahren des Haschen (Streben)s nach Wind wieder zu der von Gott geschenkten Weisheit zuriickgekehrt ist (Pred 12,9-14)?

6. Jesus spricht nicht negativ von Salomo (Mt 12,42): ,Die Kénigin des Stidens wird im Gericht auftreten mit diesem
Geschlecht und wird es verurteilen, weil sie von den jenseitigen Teilen der Erde kam, die Weisheit Salomos zu héren. Und
— siehe! — mehr als Salomo ist hier.“ Auch Mt 6,29: ,Nicht einmal Salomo in aller seiner Herrlichkeit umkleidete sich wie eine
von diesen.*

Gott hatte Gott David verhei3en: ,, Ich will ihm [dem Sohn Davids] Vater sein, und er soll mir Sohn sein, sodass, wenn
er verkehrt handelt, ich ihn ziichtigen werde mit einer Menschenrute und mit Schidgen der Menschenkinder; aber meine
Giite soll nicht von ihm weichen, wie ich sie von Saul weichen lief3, den ich vor dir weggetan habe “ (2Sam 7,14.15).

M Henry: Wir diirfen annehmen, dass Salomo seine Spriiche auf der Hohe seiner Laufbahn redete, als er noch in seiner
Integritét bestand, dass er aber seinen Prediger verfasste, als er alt geworden (denn er spricht von den Beschwerden des
Alterns; Pred 12).

Er wird wohl durch Gottes Gnade von seiner Untreue wiederhergestellt worden sein.



Das Buch Prediger (Textbesprechung)
1,1-11: Vorwort

1,1: Uberschrift (Autor)

1 Worte des Predigers, des Sohnes Davids, des Konigs in Jerusalem.
(6 Worter)

1,2: Ergebnis der Untersuchungen — und Leitgedanke des Buches

Das Ergebnis der Untersuchungen und Leitgedanke des Buches wird von Vornherein genannt:
Alles ist Nichtigkeit. Alles ist nichtig und es gibt keine bleibende Erfiillung.
D. h.: Das Leben und die Erfiillung des Menschen liegt nicht in den diesseitigen Dingen.

2 ,,0 Nichtigkeit der Nichtigkeiten!“, sagt der Prediger.

,»O Nichtigkeit der Nichtigkeiten! Alles ist Nichtigkeit.*
Nichtig heif3t nicht ,,vergénglich®, sondern ,,Jeer*; d. h.: diese Dinge bringen nicht die Befriedigung, nach der sich der
Mensch sehnt.
Nichtig = unerfiillt, leer, nicht das, was den Menschen die letzte und eigentliche Erfiillung gibt.
D. h.: wir leben mit diesseitigen Dingen, und viele davon sind gut, schon und angenehm, aber wir sollen wissen: nicht
das ist das Leben! Siehe den Schluss des Buches und: 2,24-26 und 3,12.13.22 und 5,17-19 und 8,15 und 9,9.10 und
11,8-10; 12,1.13.14.

Alles ist nichtig, alles ist relativ. Und der Mensch ist vergénglich.

., Denn die Sonne ist aufgegangen mit ihrer Glut und hat das Gras verdorren lassen, und seine Blume ist abgefallen,
und die Zierde seines Ansehens ist verdorben; so wird auch der Reiche in seinen Wegen verwelken* (Jak 1,11).

(NB: Viele Stellen, die angefiihrt werden wie Mt 24,35 und 2Petr 3 beziehen sich auf das Vergehen der
alttestamentlichen Welt, der Welt der sinaitischen Tempeldra) — Nicht das Diesseits an sich ist vergidnglich, sondern die
jid. Welt und der Leib des Menschen.

Sonne, Mond und Sterne sind ewig. (s. Exkurs unten).

Das Endergebnis all seiner Erfahrungen und Nachforschungen iiber Sinn und Ziel des Lebens wird im eréffnenden Satz
vorweggenommen.

Nichtigkeit der Nichtigkeiten
= totale Nichtigkeit.
Was ist denn so hoffnungslos nichtig?
Das menschliche Leben ,, unter der Sonne (V. 3 u. a.).

Warum ist alles nichtig?

* Das Leben wirft keinen Gewinn ab: Es hat keinen Nutzen (V. 3).

* Es dndert sich letztlich nichts an der Sache (V. 4-10; 2,12).

* Der Mensch wird der sinnlichen Eindriicke und Geniisse nicht satt (V. 8; 6,7).
* Der Mensch wird aus den Fehlern der Vergangenheit nicht klug (V. 11).

Im weiteren Verlauf im Buch Prediger werden noch weitere Griinde angefiihrt:

» Der Mensch kann die Weisheit nicht erlangen, die er bendtigt, um die Welt zu verstehen (Pred 1,13.18; 7,23.24; 8,17).
* Er kann die Dinge, fiir die er sich abgemiiht hat, nicht festhalten (Pred 2,18.21) — wie man den Wind nicht festhalten
kann (Pred 1,14; 2,11.17).

* Er kann das Krumme in dieser Welt nicht gerade machen (Pred 1,15).

* Er ist nicht besser dran als der Tor, auch wenn er sich sein Leben lang um Weisheit gemiiht hat (Pred 2,15.16).

* Er weil3 nicht, was die Zukunft bringt (Pred 3,22; 6,12; 8,7; 9,1; 10,14).

* Er kann in der Welt keine letzte Gerechtigkeit bekommen (Pred 3,16; 5,7; 7,15; 8,10.14; 9,2.3).

* Wenn er Reichtum, Giiter und Ehre bekommt, kann es sein, dass Gott ihn nicht erméchtigt, es zu genieBen (Pred
6,1.2)

1,3-8: Die Frage nach dem Gewinn des menschlichen Miihens

3 Welchen Gewinn hat der Mensch in all seinem Miihen,



worin er sich abmiiht unter der Sonne?

Warum Arbeit? Fiir Geld, warum Geld, zum Essen, warum essen? Fiir neue Krifte, wozu: zum Arbeiten! Warum
Arbeit?

Es gibt in allem Bemdiihen letztlich keinen Gewinn fiir das Diesseits (= fiir das Leben unter der Sonne).
Der Mensch muss alles zuriicklassen.
Das sieht man am Kommen und Gehen der Menschen, wihrend das Land (bzw. die Erde, das Festland) ewig bleibt.

,Denn was wird es einem Menschen niitzen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber seine Seele einbiifit?* (Mt 16,26).
,.Die rechte Ehrfurcht mit Geniigsamkeit aber ist ein grofler Gewinn‘ (1Tim 6,6).

Was ist der Gewinn der Gottseligkeit? - Dass sie die Seele mit dem ewigen Gott verbindet. Einzig im unverweslichen
Gott findet die Seele einen Genuss, der nie Ende.

Gott zu kennen und Gott zu lieben und zu dienen, das ist wirklicher Gewinn.

unter der Sonne
29x
Gibt es eine Welt ,,unter der Sonne“, so gibt es auch eine liber der Sonne. Jene ,, bedarf nicht der Sonne ...; denn die
Herrlichkeit Gottes hat sie erleuchtet” (Oftb 21,23).
In jener unvergidnglichen Welt miiht sich niemand fiir nichts ab, dort tun Engel und vollendete Gerechte Werke, die
Gott verherrlichen und sie selbst ewig begliicken.
Und wer an den Sohn Gottes glaubt, wirkt ,,nicht fiir die Speise, die vergeht, sondern fiir die Speise, die bleibt ins ewige
Leben (Joh 6,27)

Der Kreislauf der Geschlechter V. 4

4 Ein Geschlecht geht, ein Geschlecht kommt;
aber die Erde (das Land) besteht in Ewigkeit.

— Es gibt keine Verdnderung im menschlichen Sein.

Exkurs zum Wort ,,ewig". )
Hebr: Le-Olam = fiir die Weltzeit; fiir die Dauer der Weltzeit (= des Aons)
Olam ist eine uniiberblickbar lange Zeit.

Ist hier ewig ,,absolut ewig® oder relativ?
Ich meine, absolut ewig (ob die Menschheit diesseitig ewig weitergeht, weill ich nicht, denn sie kdnnte sich gegenseitig
zugrunde richten.).

Siehe den Exkurs unten.

Der Kreislauf der Sonne V. 5

5 Die Sonne geht auf, die Sonne geht unter;
und sie keucht nach ihrem Ort, um daselbst wieder aufzugehen.
Keuchen = wie Ps 19

Der Kreislauf des Windes V. 6

6 Der Wind geht nach Siiden, dreht sich nach Norden.
Immer wieder sich drehend geht er, zu seinen Drehungen kehrt der Wind zuriick.

Der Kreislauf des Wassers V. 7

7 Alle Flusse gehen ins Meer, und das Meer wird nicht voll.
Das sieht man auch am Wasserzyklus (Fliisse Meer Verdunstung Regen Fliisse Meer ...).
An den Ort, wohin die Fliisse gehen, dorthin gehen sie immer wieder.

Die Rastlosigkeit und Unersittlichkeit des Menschen V. 8

Das sieht man auch am Tun (Beschiftigung/Arbeit) des Menschen, auch am unerséttlichen Sehen u. Hoéren des
Menschen.

8



Es gibt keine Verdnderung in den Lebensbedingungen.
Wir werden nicht viel élter als friiher.
Wir werden alle irgendwann krank und sterben.
8 Alle Dinge sind in rastloser Tatigkeit: Kein Mensch ist imstande, es in Worten auszuschépfen.
Das Auge wird nicht satt zu sehen und das Ohr nicht voll vom Héren.
Es gibt keine Befriedigung im diesseitigen Leben. Wir werden nicht wirklich befriedigter als frither. Und wir sind nie
satt.
Es mag sich einer noch so abmiihen, dennoch werden Auge und Ohr nie satt. Man wird nie satt in dieser Welt.
Es gibt keinen wirklich letztlich befriedigenden Genuss, sodass man vollig befriedigt sei.
Warum vermag nichts von dem, was zur diesseitigen Schopfung gehort, unsere Seele bleibend zufriedenzustellen? —
Weil unsere Seele auf das Jenseits angelegt ist, auf ein Leben bei Gott, das nie authoéren wird.
Die Seele braucht etwas, das bestindig und immerfort bleibt.
Der Herr Jesus sagte: ,,Gliickselig ... eure Augen, dass sie sehen, und eure Ohren, dass sie horen® (Mt 13,16).
Was sehen, was horen diese Gliickseligen? — Das Wort Gottes! Jesus, den Gesalbten!

8 Alle Dinge sind in rastloser Tatigkeit: Kein Mensch ist imstande, es in Worten auszuschopfen.

Eine Anwendung: All unser Predigen und Lehren ist vergeblich, wenn nicht Gott den Herzen dienen kann — durch uns
hindurch.

1,9-11 Das Ergebnis der Untersuchungen: Es gibt letztlich nichts Neues unter
der Sonne.

Das Sein und Tun des Menschen (und der Tiere ...) bleibt im Wesen das Gleiche. V. 9

9 Das, was gewesen ist, ist das, was sein wird;
und das, was man tat, ist das, was man tun wird.
Und es gibt keinerlei Neues unter der Sonne!

Neuerungen? — sind alle schon dagewesen.

10 Wohl gibt es eine Sache, von der einer sagt: ,,Sieh dieses an, das ist neu!*
Doch langst schon ist es gewesen in den Urzeiten, die vor uns waren.
D. h. nicht, dass es keine echten neuen wissenschaftlichen Erfindungen/Neuerungen gibt.
Aber Salomo spricht hier von den normalen Dingen des Lebens.
Da entdeckt man Dinge, die andere schon vordem entdeckt hatten, z. B. Heilkrauter, Fruchtbarkeitsférderung,
Turniibungen, Kochkiinste, Hausbau, Holz- u Steinverarbeitung, Fischfangtechniken, etc.)

Erinnerungen? — werden spiter von den anderen vergessen.

11 Es gibt keine Erinnerung an die Friiheren (d. h.: an die friiheren Dinge).

Und an die Spateren, die sein werden, auch an sie wird es keine Erinnerung geben bei denen, die danach sein
werden.

Der Mensch hat die Sehnsucht ewig zu bleiben, wenigstens in den Gedanken der Nachkommen. Aber irgendwann
vergessen auch diese den Opa oder den Uropa.

»Es gibt keine Erinnerung an die fritheren Dinge*“:
Das ist der Grund, warum wir immer wieder meinen, etwas, was uns neu vorkommt, sei wirklich neu. Dabei haben wir
nur vergessen, was schon einmal war, und weil wir es vergessen haben, meinen wir, es sei neu.

»Es gibt keine Erinnerung an die fritheren Dinge*:
Darum lernt man auch nicht aus den geplatzten Illusionen der fritheren Menschen.
Und wer nicht von den Fehlern der Vergangenheit lernt, der ist eben dazu verdammt, sie zu wiederholen.
Und er wiederholt sie tatsdchlich, wie wir von Salomo lernen. Er sagt: Aus den Dingen, die noch kommen werden,
werden die spdter Geborenen auch nicht klug werden.
In der Tat: Die Geschichte lehrt, dass der Mensch aus der Geschichte nichts lernt.
Unser Herr und Gott hat selbst dafiir gesorgt, dass der Gerechte und seine Gerechtigkeit nicht vergessen werden (Mt
26,13).
Und unser Herr hat das Mahl des Herrn eingerichtet, damit wir an ihn denken, an den Gesalbten, der fiir uns starb.

»Es gibt keine Erinnerung an die fritheren Dinge*“:
Das Verbleichen aller, die vor uns lebten, und ihr Abtauchen in vollstindige Bedeutungslosigkeit miisste uns Lebenden
zur Mahnung dienen.
,,Siehe, wie Handbreiten hast du meine Tage gemacht, und meine Lebensdauer ist wie nichts vor dir, ja, nur ein Hauch
ist jeder Mensch, der dasteht* (Ps 39,6),

9



— ,,80 lehre uns denn zdihlen unsere Tage, damit wir ein weises Herz erlangen! “ (Ps 90,12).

Aber es gibt im NT etwas wahrhaft Neues.

., ... wenn jemand in Christus ist, ist er neue Schopfung* (2Kor 5,17).

,, ... damit er die zwei ... in sich selbst zu einem neuen Menschen schiife (Eph 2,15).

Es gibt wahrhaft Neues, aber dieses Neue gehort nicht zur diesseitigen Schopfung. Es gibt eine neue Schopfung des
jenseitigen Gottes: Wenn Gott einem Menschen sein gottliches Leben gibt. Das begann in der Auferstehung Jesus, der
Gesalbten.

Jesus, der Gesalbte, ist das neue Leben. Er sprach von einer ,,neuen Geburt™ (Joh 3,3.5).

Was konkret ist das Neue?

Joh 3: Nicht eine neue Natur des Menschen.

Sondern das Neue ist Christus.

Und das Neue ist das Volk Gottes des Neuen Bundes. Es ist deshalb neu, weil es in Christus ist. Gal 3,28.

Die neue Welt ist ein neues Israel: Offb 21,1.5. ein neuer Himmel und ein neues Land, ein Land, das nicht von Meeren
begrenzt wird.

Es gibt auch ein neues Lied: Oftb 14,3.
Augustinus: ,,Wer die irdischen Dinge liebt, singt das alte Lied; wer ein neues Lied singen will, der liebe die ewigen
Dinge.*

Was ist dann der Sinn und Zweck?

Exkurs zur Ewigkeit des Diesseitigen (,,Erde/Land*)

These: Was Gott schafft, bleibt ewig. Das gilt nicht nur fiir Geister, sondern auch fiir die Materie an sich. Energie kann
nie verloren gehen (Erster thermodynamischer Hauptsatz).

Die Heilige Schrift sagt nicht, dass Gott die Materie schuf, um sie schlieBlich (als Folge der Siinde) wieder zu
vernichten. (Zu Rm 8 siehe die Auslegung dort).

Stellen zur Ewigkeit der ,Erde*:

IM 8,21.22: Und JAHWEH roch den lieblichen (und beschwichtigenden) Geruch, und JAHWEH sagte in seinem
Herzen: ,, Nicht mehr will ich hinfort den Erdboden verfluchen um des Menschen willen, denn das Dichten des
menschlichen Herzens ist bose von seiner Jugend an; und nicht mehr will ich hinfort alles Lebende schlagen, wie ich
getan habe. 22 Forthin, alle Tage der Erde, sollen nicht aufhoren Saat und Ernte, und Frost und Hitze, und Sommer
und Winter, und Tag und Nacht.”

IM 9,15: und ich werde meines Bundes gedenken, der zwischen mir und euch und jeder lebenden Seele unter allem
Fleisch [besteht]. Und nicht mehr sollen die Wasser zu einer Flut werden, alles Fleisch zu verderben.

Jer 31,35-37: So sagt JAHWEH, der die Sonne gesetzt hat zum Licht bei Tag, die Ordnungen des Mondes und der
Sterne zum Licht bei Nacht, der das Meer aufwiihit, und seine Wogen brausen, JAHWEH der Heere ist sein Name. 36
Wenn diese Ordnungen vor meinem Angesicht weichen werden, [ist der] Ausspruch JAHWEHS, so soll auch der
Same Israels aufhoren, ein Volk zu sein vor meinem Angesicht alle Tage. (d. h.: NIE) 37 So sagt JAHWEH: Wenn die
Himmel oben gemessen und die Grundfesten der Erde unten erforscht werden konnen, so will ich auch den ganzen
Samen Israels verwerfen wegen all dessen, was sie getan haben, [ist der] Ausspruch JAHWEHS.

Jer 33,20 So sagt JAHWEH: Wenn ihr meinen Bund beziiglich des Tages und meinen Bund beziiglich der Nacht
brechen kénnt, so dass Tag und Nacht nicht mehr seien zu ihrer Zeit.

Ps 89,37.38: Sein Same wird ewiglich bleiben und sein Thron wie die Sonne vor mir. 38 Wie der Mond soll er ewiglich
bestehen — und der Zeuge in der Wolkenhohe ist treu. *

Ps 78,69: Er baute sein Heiligtum wie [Himmels]héhen, wie das Land, das er auf ewig gegriindet hatte.

Ps 104,5: Er hat das Land gegriindet auf ihre Grundfesten. Es wird nicht wanken immer und ewiglich.

Scheinbar widerspriichliche Verse:

Ps 102,25-29: Ich spreche: Mein Gott! Nimm mich nicht weg in der Hdlfte meiner Tage.* -—, Von Geschlecht zu
Geschlecht wihren deine Jahre. 26 Du griindetest vormals das Land, und die Himmel sind deiner Héinde Werk. 27 Sie
werden vergehen, aber DU bleibst. Und sie alle werden alt werden wie ein Kleid; wie ein Gewand wirst du sie
wechseln, und sie werden verwandelt werden. 28 Aber DU bist derselbe, und deine Jahre werden kein Ende nehmen. 29
Die Sohne deiner Knechte werden wohnen, und ihr Same wird bestehen vor deinem Angesicht. “

ABER Heb 1,11 scheint von der jiidischen Welt (Welt der alttestamentlichen Ordnung) zu sprechen:

10



Heb 1,10-14: und: ,, Du, Herr, griindetest am Anfang das Land, und die Himmel sind Werke deiner Hinde. 11 Sie
werden vergehen, aber du bleibst. Und sie alle werden alt werden wie ein Kleid; 12 und du wirst sie wie ein
umhiillendes [Kleidungsstiick] aufrollen, und sie werden verwandelt werden. Aber du bist derselbe, und deine Jahre
werden kein Ende nehmen. * 13 In Bezug auf welchen der Engel hat er jemals gesagt: ,, Sitze zu meiner Rechten, bis ich
deine Feinde lege zum Schemel deiner Fiifse*“? 14 Sind sie nicht alle dienstleistende Geister, die zum Dienst ausgesandt
werden derer wegen, die im Begriff sind, das Heil zu erben?

Nah 1:5 vor ihm erbeben die Berge und zerfliefien die Hiigel, vor seinem Angesicht erhebt sich das Erdreich, das
Festland und alle seine Bewohner
ABER: Der Kontext zeigt, dass dieses Gericht lokal ist. Erdkreis ist nicht notwendigerweise global.

Mi 1:4 Und die Berge zerschmelzen unter ihm, und die Tdler spalten sich wie das Wachs vor dem Feuer, wie Wasser,
ausgegossen am Abhang.
ABER: auch dieses scheint lokal zu sein. Kontext!

Jes 24,19: Das Land klafft auseinander, das Land zerbirst, das Land schwankt hin und her;
ABER: auch dieses scheint lokal zu sein: das Land.

Jes 51,6 Erhebt eure Augen zum Himmel und blickt auf die Erde unten! denn die Himmel werden zergehen wie Rauch,
und die Erde wird zerfallen wie ein Kleid, und ihre Bewohner werden dahinsterben. Aber meine Rettung wird in
Ewigkeit sein, und meine Gerechtigkeit wird nicht zerschmettert werden.

ABER: Auch in Jes 51 scheint er von der alttestamentlichen Bundeswelt zu sprechen. Beachte Erde= Land.

Beachte Jes 51,16: Ich lege meine Worte in deinen Mund und bedecke dich mit dem Schatten meiner Hand, um die
Himmel auszuspannen und die Erde zu griinden und zu Zion zu sagen: ‘Du bist mein Volk!’

Jes 34,4 Und das ganze Heer der Himmel zerschmilzt. Und die Himmel werden zusammengerollt wie ein Buch. Und ihr
ganzes Heer fillt herab, wie das Laub vom Weinstock abfillt und wie das Verwelkte vom Feigenbaum;
ABER das spricht eindeutig vom Fall Edoms/Bozras, nicht vom globalen Fall!

Heb 12,27 Das ,, Noch einmal* zeigt die Beseitigung des Erschiitterten an als eines Gemachten, damit das nicht
Erschiitterte bleibe.

ABER: Hier spricht der Apostel von dem Gegensatz zum Erschiittert-Werden des Sinaiberges. Hier wird nicht nur
der Sinai erschiittert, sondern die WELT des Sinai, d. h.: die alttestamentliche Bundeswelt.

Heb 12,27.28 Das ,,Noch einmal“ zeigt die Beseitigung dessen, das erschiittert wird, an als eines Gemachten, damit
das, das nicht erschiittert wird, bleibe. ?® Darum, da wir ein unerschiitterliches Konigreich in Empfang nehmen, lasst
uns Gnade haben, durch die wir Gott in [einer ihm] angenehmen Weise [den] gebiihrenden Dienst verrichten

Jes 50,2-3: Siehe, durch mein Schelten trockne ich das Meer aus, mache Strome zu einer Wiiste. Ihre Fische stinken,
weil kein Wasser da ist, und sie sterben vor Durst. 3 Ich kleide die Himmel in Schwarz und mache Sacktuch zu ihrer
Decke.

ABER: Das ist eindeutig ein lokales Gericht. Beachte den Kontext.

Jes 50,9: Siehe, mein Herr, JAHWEH, wird mir helfen: Wer ist es, der mich fiir schuldig erkldren konnte? Siehe,
allesamt werden sie zerfallen wie ein Kleid, die Motte wird sie fressen.

Das Erschaffen von diesen ,,Hi u E“ steht im Zusammenhang mit dem Erwecken des Volkes von Zijon - bei der
Heimkehr aus Babylon:

Jes 51,16-17: Und ich habe meine Worte in deinen Mund gelegt und dich bedeckt mit dem Schatten meiner Hand, um
die Himmel aufzuschlagen und die Erde zu griinden und zu Zijon zu sagen: Du bist mein Volk! 17 Erwache, erwache;
steh auf, Jerusalem, die du aus der Hand JAHWEHS den Becher seiner Grimmglut getrunken hast! Den Becher des
Kelches des Taumels hast du getrunken, hast [ihn] ausgeschliirft.

Mt 5,17-18: Meint nicht, dass ich kam, das Gesetz oder die Propheten aufzulosen! Ich kam nicht aufzulosen, sondern zu
erfiillen; 18 denn— wahrlich!— ich sage euch: Bis der Himmel und die Erde vergehen, wird auf keinen Fall ein Jota oder
ein Strichlein vom Gesetz vergehen, bis alles geschehen ist!

ABER gerade diese Verse deuten auf die Erfiillung bei der Parusie 70 n. Chr. hin: Lk 21,22.

Mt 24:35 Der Himmel und das Land werden vergehen, aber meine Worte vergehen auf keinen Fall.
Lk 21:33 Der Himmel und das Land werden vergehen, aber meine Worte vergehen auf keinen Fall.
Vgl. 2Petr 3,7.10-13.

Es geht um etwas, das damals nahe war, 1Petr 4,7. Die Elemente sind jiidisch. (Vgl. Kol 2 und Gal 4.)

11



Off 20:11 Und ich sah einen Thron, einen weifsen, grofien, und den, der darauf saf3, vor dessen Angesicht das Land und
der Himmel flohen, und eine Stdtte fiir sie wurde nicht gefunden. ... 21:1 Und ich sah einen neuen Himmel und ein
neues Land, denn der erste Himmel und das erste Land waren vergangen. Und das Meer ist nicht mehr.

ABER: Mit ,.erste“ (= vorige) muss nicht eine physisch-materielle Erde gemeint sein. Vor Gott flicht die erste
Welt! Die neue (= himmlische, jenseitige) besteht ewig. Die alte Sinai-Welt vergeht.

Das sieht man auch am Kommen und Gehen der Sonne (=Tage) und am Wetter/Wind

12



1.Teil: 1,12 - 2,26: Erste Untersuchungen und Erkenntnisse

1,12-18: Des Predigers Untersuchungen: Das Erforschen und Erkunden ist
nichtig und unbefriedigend.

12 Ich, der Prediger, war Konig liber Israel in Jerusalem.

13 Und ich gab mein Herz daran, in Weisheit zu erforschen und zu erkunden in Bezug auf alles, was unter den
Himmeln getan wird:

Ein libles Geschift hat Gott da den Menschens6hnen gegeben, sich damit abzumiihen.
Warum ist diesseitige Erkenntnissuche ein iibles Geschéft? Wenn man Gott nicht einbezieht, ist es vergebliche Miih.
Wenn wir aus der Offenbarung Gottes Weisheit zu erlangen wiinschen, ist grole Hoffnung da.

Hier wird das erste Mal Gott genannt.

Es ist des Menschen unwiirdig, das Leben gedankenlos — und ohne Gott — dahinzuleben.

Die Suche nach Wahrheit ist etwas, das Gott dem Menschen aufgetragen hat. Aber der Mensch muss auf seiner Suche
nach Wahrheit Gott einbeziechen!

14 Ich habe all das Tun betrachtet, das unter der Sonne getan wird.
Und - siehe! - alles ist Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach Wind.

Inwiefern?

Das Erforschen und Erkunden kann die Welt und den Menschen nicht veriandern. Das
Krumme bleibt krumm.

15 Gekriimmtes kann nicht gerade werden,

Und das, was fehlt, kann man nicht zihlen/wissen, weil es nicht geoffenbart ist.

und Fehlendes kann nicht gezahlt werden.
Was nicht existiert, kann man nicht erforschen (z. B. andere Welten und Wesen im Weltall, die es nicht gibt).
Und vieles wissen wir einfach nicht. Wir wissen nicht das Woher und Wohin des Menschen (ohne Gottes Offenbarung)
Du kannst nur dasjenige wissenschaftlich erforschen, das existiert (bzw. das, was dir von aullen geoffenbart worden ist).

16 Ich, fiir mich, redete mit meinem Herzen und sagte: ,,Ich — siehe! — ich habe Weisheit vergroBert und vermehrt
tiber alle hinaus, die vor mir liber Jerusalem waren. Und mein Herz hat in reichem MaRe Weisheit und Kenntnis
gesehen. 17 Und ich gab mein Herz daran, Weisheit zu erkennen und Kenntnis zu erlangen beziiglich Unsinnigkeit
und Torheit.“

Ich erkannte, dass auch dieses ein Haschen (Streben) nach Wind ist!
Es bleibt wie der Versuch, den Wind zu fangen.

18 denn bei viel Weisheit ist viel Gramen,
und wer Erkenntnis mehrt, mehrt Herzeleid.
Wer viel Weisheit hat, erkennt, dass viel Torheit da ist.
Er erkennt auch, wie vieles es gibt, das er nicht weif3.
Und das macht dem Weisen nicht Freude, sondern Leid.
Wer viel Erkenntnis gewonnen hat, erkennt, wieviel andere nicht erkennen und wie toricht sie leben und laufen (z. B.
ins Ungliick laufen, und du kannst sie nicht aufhalten.)
— Der Weise und Erkenntnisreiche ist nicht zu beneiden. Er muss viel leiden.

Also: Obwohl es erstrebenswert ist, weise und erkenntnisreich zu sein, fiihrt es den weisen Menschen dennoch in ein
ungliickliches Dasein, weil man erkennt, dass andere nicht weise sind, sondern toricht.
Der Weise hat keine Freude am Zusammenleben mit Torichten, weil er stindig ihr tdrichtes Handeln miterleben muss.
18 denn bei viel Weisheit ist viel Gramen,
und wer Erkenntnis mehrt, mehrt Herzeleid.
Das ist letztlich der Lohn fiir das Suchen und Finden groBBer Weisheit: gro3er Verdruss.
Das ist ein niederschmetterndes Ergebnis.
Wir mdgen die Erkenntnis noch so mehren: Es bringt uns dem angestrebten Ziel nicht ndher. Wir kénnen uns noch so
viel Wissen aufhdufen: Es verschirft den Schmerz. Es ist verdrieBlich, auf Schritt und Tritt beidem begegnen zu
miissen: der Unzulénglichkeit unserer Mittel und der Kraftlosigkeit unseres Wissens. Je mehr einer wirklich weiB, desto
klarer erkennt er die ungeheuren Liicken des Wissens, die man nie wird schliefien konnen.

13



Bild vom kleinen A6-Zettel und vom A3-Blatt: Der Viel Wissende hat mehr Horizont, zu wissen, was er alles nicht
weill. Der wenig Wissende meint, er hitte nur wenig, das er noch nicht weil.
Sokrates: Scio me nescire.

Der Mensch ist unverbesserlich, — wie er an sich selbst erkennen muss.

— Als Gegensatz merken wir uns: Das Ergebnis gottlicher Belehrung ist nicht Verdruss, sondern Vertrauen.
Spr 22,19: Damit dein Vertrauen auf Jahweh sei, unterweise ich heute dich, ja, dich.

Vertrauen ist auch ein stilles Vergniigen: zu wissen, dass Gott um mich und meine Situation weil3.
Und er weif} all das und vermag all das, was ich nicht wissen und nicht bewiltigen kann.
Ich darf ihm daher vertrauen und mich ihm anvertrauen.

2,1-11: Das Erproben der diesseitigen Freuden und des Genusses des Guten
Selbstaufforderung

1 Ich, fur mich, sagte zu meinem Herzen: ,,Auf! Ich will dich erproben (ich will es versuchen) mit der Freude!
Und genieBe das Gute!“
Aber - sieh! — auch das ist Nichtigkeit.

Lachen/Freude

2 Zum Lachen sagte ich: ,Unsinnig!“, und zur Freude: ,,Was kann die bewirken?“
Das Lachen und die fliichtige Freude konnten das traurige Bewusstsein der Sinnlosigkeit nicht ersticken.
., Auch beim Lachen hat das Herz Kummer, und das Ende der Freude ist Traurigkeit.“ (Spr 14,13)
— Freude an sich kann man schon genief3en, aber was bewirkt sie letztlich? Man merkt: Irgendwann ist die Freude
vorbei. Sie bleibt nicht.
Was also kann die Freude Bleibendes (!) bewirken?

Wein und Torheit

3 Ich dachte mir in meinem Herzen aus, mein Fleisch mit Wein zu laben (wobei mein Herz mittels Weisheit die
Fiihrung behalten wiirde) und mich an die Torheit zu halten, bis ich séhe, was gut ware fiir die Menschenséhne
unter den Himmeln zu tun, die Zahl ihrer Lebenstage.
Das Problem ist: Ich kann mein Inneres (mein ,,Herz*) nicht mit &uBBerlicher Genussfreude bleibend (!) laben. Eine
Zeitlang schon. Aber nicht besténdig.

Werke (Hauser, Weinberge, Garten), Reichtum (Sklaven, Vieh, Geld), Gesellschaft( Sanger
und Frauen

4 Ich fiihrte grolte Werke aus: baute mir Hauser, pflanzte mir Weinberge,
5 machte mir Garten und Haine und pflanzte in ihnen Baume von allerlei Frucht.
6 Ich machte mir Wasserteiche, um aus ihnen den von Baumen aufsprieBenden Wald zu tranken.

7 Ich kaufte Knechte und Magde und hatte Hausgeborene. Auch hatte ich grollen Besitz an Rindern und Kleinvieh,
mehr als alle, die vor mir waren in Jerusalem.

8 Ich haufte mir auch Silber und Gold an und Schétze von Kénigen und Landern, beschaffte mir Sanger und
Sangerinnen und die Wonnefreuden der Menschens6hne: Dame und Damen.

Eine imposante Liste:

* Er pflegte seinen Leib mit Essen und Trinken (V. 3).

* Bauherr, Landschaftsgestalter und Lebensmittelproduzent (V. 4-6).
* Unternehmer und Arbeitgeber (V. 7).

» erfolgreicher Viehziichter (V. 7).

* Finanzmann (V. 8).

* GenieBer und Forderer der schonen Kiinste (V. 8).

* konnte sich mit schonen Frauen umgeben (V. 8).

* genoss als politisch Machtiger Ansehen und Bewunderung (V. 9).
* ein iiberragend grofBer Gelehrter (V. 9).

» verstand es, die Liiste seiner Sinne zu befriedigen (V. 10).

14



GrofBe

9 Und ich wurde groB und nahm zu — mehr als alles, was vor mir war in Jerusalem. Auch verblieb mir meine
Weisheit.

Freude
10 Und alles, was meine Augen begehrten, verwehrte ich ihnen nicht. Keine Freude versagte ich meinem Herzen,
denn nach all meinem Miihen hatte mein Herz Freude. Und das war mein Teil nach all meinem Miihen.
1.x: Freude!

Diesseitige Freude an irdischen Dingen an sich ist nichts Ubles. Dieses Teil hat Gott den Menschen gegeben. Aber — V.
11.

Ergebnis: Alles ist Nichtigkeit. Es gibt keine bleibende Erfiillung.

11 Und ich, fiir mich, wandte mich hin zu allen meinen Werken, die meine Hande getan hatten, und zu dem Miihen,
in dem ich wirkend mich abgemiiht hatte: Und — siehe! — das alles war Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach
Wind. Und es gab keinen Gewinn unter der Sonne.

Aber das alles kann das Innere des Menschen nicht wirklich befriedigen.

Und es bleibt nicht.

Und man kann es nicht festhalten (so wie man den Wind nicht einfangen kann).

Also: Es bringt nicht bleibenden Gewinn.

Charles Bridges (Kommentar zum Buch Prediger):

,,Verwechsle daher nicht den Glanz aller Herrlichkeiten dieser Welt mit wahrem Gliick. Gott will, dass wir uns iiber
unsere Arbeit und iiber die Frucht der Arbeit freuen, dass wir unsere irdischen Segnungen genieflen, nicht aber, dass wir
in ihnen unsere Ruhe suchen.*

In 1Kor 7,30 lesen wir: ,, die sich freuen sollen sein als solche, die sich nicht freuen*.

Gott hat seinen Erlosten nicht ein so armseliges diesseitiges Los zugedacht.

Wir kdnnen nur wirklich ruhen in den unverdnderlichen Verheilungen Gottes.

Wir diirfen essen vom Baum des Lebens, der in dem Paradies Gottes ist. (Offb 2,7)

2,12-23: Erkenntnis: Weisheit ist besser als Torheit. Aber das Los des Weisen
ist dem Los des Toren (vom Diesseits aus betrachtet) gleich.

Der relative Vorzug der Weisheit vor der Torheit V. 12-14A
12 Und ich, fiir mich, wandte mich, Weisheit und Unsinnigkeit und Torheit zu betrachten; denn was bleibt dem

Menschen zu tun, der nach dem Kénig kommt? — Das, was man schon langst getan hat!

13 Und ich, fiir mich, sah, dass die Weisheit den Vorzug hat vor der Torheit, wie das Licht den Vorzug hat vor der
Dunkelheit:

14 Der Weise hat seine Augen in seinem Kopf, der Tor aber wandelt im Dunkeln.
Also: Weisheit ist auf alle Félle besser als Torheit.

Doch auch Weisheit ist nichtig, denn sowohl der Weise wie auch der Torichte sinken in die
Vergessenheit. V. 14-17

Doch ich, fiir mich, erkannte auch: Ein und dasselbe Geschick trifft sie alle.

Das Miihen des Weisen und des Toren, beides ist nichtig:
Inwiefern?

a) weil beide sterben miissen
15 Und ich, fiir mich, sagte in meinem Herzen:
,»Gleich dem Geschick des Toren wird es auch mich treffen. Wozu bin ich dann so liberaus weise gewesen?“
Und ich redete in meinem Herzen, dass auch dieses Nichtigkeit ist.

b) weil beide (bei den diesseitigen Menschen) irgendwann vergessen sein

16 Fiirwahr, es gibt keine ewige Erinnerung an den Weisen, ebenso wenig wie an den Toren.
In den Tagen, die kommen, wird alles langst vergessen sein.
Und wie stirbt doch der Weise gleich dem Toren dahin!

Diese Erkenntnis bringt Frust / Lebenshass dem Weisen, wenn er dies alles bedenkt
17 Da hasste ich das Leben;
denn das Tun, das unter der Sonne getan wird, war mir zuwider,
denn es war alles Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach Wind.

15



Der Weise muss seinen mit Weisheit erworbenen Reichtum den Erben hinterlassen,
unabhingig davon, ob jene weise oder toricht sein werden. 2,18-23

18 Und ich, fiir mich, hasste all mein Miihen, worin ich mich abmiihte unter der Sonne,
da ich es dem Menschen hinterlassen muss, der nach mir sein wird.
19 Und wer weil, ob der weise sein wird oder téricht?

Und doch wird er Macht haben liber all mein Erarbeitetes, wofiir ich mich abgemiiht habe und worin ich weise
gehandelt habe unter der Sonne.

Auch das ist Nichtigkeit.
Wir lasen in V. 3-10 , welche grofen Werke Salomo getan hatte. All das hasst er nun. Er erkennt, dass es vor Gott
nichts gilt und fiir die Ewigkeit kein Gewicht hat.
Die meisten Menschen bewundern die Werke ihrer Hinde und kénnen ihr Leben lang nicht davon lassen, sie anzubeten
(vgl. Offb 9,20). So verharren sie bis zum Schluss in ihrem entwiirdigenden ,,Gotzendienst™.
Aber Salomo hasst hier seine eigenen Werke!

— Wie gut ist es, wenn auch wir das lernen. Wie schon, wenn wir uns an Gottes Werken mit groferer Freude freuen,
als wir sie an unseren eigenen Werken empfinden.

Das wiederum bringt Verzweiflung dem Weisen, wenn er dies bedenkt.

20 Und so kam ich, fiir mich, dazu, mein Herz verzweifeln zu lassen
wegen des ganzen Miihens, worin ich mich abgemiiht hatte unter der Sonne;
21 denn da ist ein Mensch, dessen Miihen in Weisheit und in Kenntnis und in Tiichtigkeit ist,
und einem Menschen, der sich nicht darum gemiiht hat, muss er es abgeben als sein Teil.
Jeder Mensch muss das Erarbeitete abgeben an Menschen, die es nicht schitzen, weil sie sich nicht abgemiiht haben.
Auch das ist Nichtigkeit und ein groRes Ubel.

Letztlich hat der Weise (im Diesseits) keinen Gewinn von seiner Weisheit. Das Leben flir das Diesseits ist dem
Weisen Herzeleid und Grémen.

22 Was hat der Mensch von all seinem Miihen und vom Streben seines Herzens,
worin er sich abmiiht unter der Sonne?,
23 denn alle seine Tage sind Herzeleid, und sein Geschaft ist Gramen.
Selbst bei Nacht ruht sein Herz nicht.
Auch das ist Nichtigkeit.
V. 23: Selbst bei Nacht ruht sein Herz nicht.
Das ,,Herz" ist das Innere des Menschen — mit Hauptsitz im Denken.
Das Denken des Menschen ruht nicht in der Nacht. Es bleibt tétig, z. B. im Traum oder wenn Gedanken ihn
beschéftigen und er dadurch unruhig ist im Schlaf.

— Was hingegen lernen wir als Menschen des Glaubens?

., Ihr habt nicht mich auserwdhlt, sondern ich habe euch auserwdhlt und euch dazu bestimmt, damit ihr hingehet und
Frucht bringet und eure Frucht bleibe “ (Joh 15,16).

., Daher, meine geliebten Briider, seid fest, unbeweglich, allezeit iiberstromend in dem Werk des Herrn, da ihr wisst,

dass eure Miihe nicht vergeblich ist im Herrn* (1Kor 15,58).

., Aus diesem Grund leide ich dies auch, aber ich schime mich nicht, denn ich weif3, wem ich geglaubt habe, und bin
tiberzeugt, dass er mdchtig ist, das ihm von mir anvertraute Gut auf jenen Tag zu bewahren* (2Tim 1,12).

2,24-26: Erstes Fazit daraus: Iss, trink und lass deine Seele Gutes sehen in all
deinen Muhen.

Es gibt nichts Besseres als Essen, Trinken, Gutes sehen in all den Miihen. Es ist von Gottes
Hand her.

24 Es gibt nichts Besseres fiir den Menschen, als dass er esse und trinke und seine Seele Gutes sehen lasse in
seinem Miihen.
Auch dieses habe ich, fiir mich, gesehen, dass es von der Hand Gottes her ist;

Genielle, was Gott dir schenkt, tue es als einer, der von Gott abhéngig ist.

16



Beachten wir: Er sagt das nicht im absoluten Sinn. Er sagt nur, dass alles Essen und Trinken, alle Arbeit und alle Miihe,
die nun einmal das Teil aller Menschen ist (denn unser Leben besteht zur Hauptsache aus Arbeiten zur
Nahrungsbeschaffung und Essen), keinen hoheren Gewinn abwirft.
Er sagt, dass das Beste und Hochste, das wir darin finden konnen, der Genuss ist.

Auch dieses habe ich, fiir mich, gesehen, dass es von der Hand Gottes her ist;
Aber gerade dieser Genuss ist von Gottes Hand her gegeben.
Gott will gerne geben, auch Freude und Genuss an den Dingen des Diesseits. Aber sie sind nicht das Leben!

— Wer in diesem Leben und an Dingen dieses Lebens Freude haben will, muss das verstehen und muss sich, wenn er
das verstanden hat, bewusst von Gottes Hand abhidngig machen. Das ist das Geheimnis allen irdischen Gliicks.

Das heitere GenieBen des Guten (im Diesseits) ist letztlich nicht befriedigend, es ist wie
Wind, den man nicht festhalten kann.

25 denn: Wer kann essen und wer kann genieBen aufRer von ihm her?
Niemand kann genieBen ohne Gott! Aber wie echt, wie rein, wie frei auch von allem Aufheben ist der Genuss, den Gott
gewéhrt:
,,Den Reichen in dem gegenwdrtigen Zeitlauf gebiete, nicht hochmiitig zu sein noch auf die Ungewissheit des Reichtums
Hoffnung zu setzen, sondern auf Gott, der uns alles reichlich darreicht zum Genuss, Gutes zu tun, reich zu sein an
guten Werken, freigebig zu sein, mitteilsam, indem sie sich selbst eine gute Grundlage auf die Zukunft sammeln, damit
sie das wirkliche Leben ergreifen* (1Tim 6,17-19)
., ... die Gottseligkeit ... ist zu allen Dingen niitzlich, da sie die Verheiffung des Lebens hat, des jetzigen und des
zukiinftigen* (1Tim 4,8)

Ohne Gott kdnnte der Mensch nicht frohlich sein. Gott schenkt auch den Unglédubigen die Freude. Auch sie sind darin
von Gott abhéngig.
Ohne Gott kann der Mensch nicht genief3en.

Alles kommt von Gott als Geschenk.

26 Denn dem Menschen, der vor seinem Angesicht wohlgefillig ist, gibt er Weisheit und Kenntnis und Freude;

dem Siinder aber gibt er das Geschift, einzusammeln und anzuhdufen, um es dem abzugeben, der vor dem
Angesicht Gottes wohlgefallig ist.

GenieBlen/Genielenkonnen (sowie auch Weisheit) hangt nicht nur vom Wollen des Menschen ab, sondern ist
grundsétzlich eine Gottesgabe.
Und es gibt zusétzlich auch gewisse Kriterien, wer etwas geschenkt bekommt, und wer nicht.
Néamlich der Gottwohlgefillige (= der Gehorsame)
—im Gegensatz zu dem Siinder (= dem Ungehorsamen):
Dem Siinder aber gibt er das Geschift, einzusammeln und anzuh&ufen, um es dem abzugeben, der vor dem
Angesicht Gottes wohlgefillig ist.
Der Siinder sammelt auch, aber sein Reichtum féllt dem Gerechten zu.
Der Gerechte bekommt alles, was er braucht. Ps 23,1
— Suchen wir Gott und Gottes Sache, dann fillt uns eine Freude zu, die wir gar nicht suchten. Der Genuss, um den es
uns nicht wirklich ging, wird uns als ein Bonus hinzugefiigt, ein Bonus, den wir nicht erwarteten, aber der und doch
willkommen ist.
— Wir lernen: Die Freude hdngt von Gott ab. Wir kdnnen uns nur freuen, wenn Gott uns Freude gibt. Und Gott gibt uns
Freude, wenn wir alles mit dankbarem Herzen aus seiner Hand nehmen.

Auch das ist Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach Wind.
Alles kommt von Gott als Geschenk.
Aber es ist nichtig. Auch das Gute, das du im Diesseits genieBen darfst als Gabe Gottes, ist letztlich ,,nichtig®, nicht
etwas, das den Menschen bleibende Erfiillung bringt.
Die tiefste Freude liegt nicht im Genieflen und in Vergniigungen, sondern im Verzichten auf Gegenwirtiges, fiir eine
hohere Freude in der Zukuntft.
D. h. nicht, dass wir nicht genieBen diirfen.

Es gibt 2 Extreme:
Die Einen genieflen und leben fiir das Vergniigen, und sie tun es ohne Gott.
Die anderen sagen, genieBen ist nicht gottwohlgefillig, sondern wir sollen einfach Gott dienen.

17



Richtig ist: Beides!

Wir nehmen dankbar alles Genielen, dass Gott uns schenkt. Aber unser eigentlicher Sinn und unser Ziel ist,
dass wir fiir Gott und seine Koénigsherrschaft leben. Das andere wird er uns hinzugeben.

Mt 6,33: ,, Trachtet «stets) zuerst nach dem Konigreich Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, und dieses alles wird euch
hinzugefiigt werden. *

— Wenn wir den Sinn und das Ziel unseres Lebens nicht in der Freude suchen, dann werden wir uns bei unserer Miihe
einfiltig freuen. Ein frischer Apfel, ein Glas kiihles Wasser, ein dampfender Tee, ein Kuss von der geliebten Ehegattin
— wir nehmen sie dankend aus der Hand eines freundlichen Schopfers und erheben unsere Herzen zu ihm, dem Geber
dieser guten Dinge, der die Quelle von jedem Genuss ist.

Exkurs: Was wird ewig bleiben?

Folie: Was bleibt?

Gott (und der Sohn Gottes),

Gottes Wort (daher: unsere Beziehung zu Gott und zum Wort),

Gottes Volk (die heiligen Menschen; daher: unsere Beziehung der Liebe zu ihnen = Gemeinschaft),

Gottes Frucht (Ewigkeitsfrucht, die Christus in und durch uns bewirkt hat und bewirkt),

Geist des Menschen (Jeder Mensch ist von ewigem Wert. Jeder wird potentiell bleiben, wenn er sich zu Gott wendet;
ansonsten wird er umkommen, verlorengehen.)

2.Teil: 3,1-22: Alles hat seine Zeit. Das Diesseitige ist nicht etwas

Bleibendes.

K. 3 hat 30x17 Waé.

Delitzsch.:

Alles hat seine von Gott bestimmte Zeit, aber der Mensch aber kann das Gotteswerk trotz des ihm eingepflanzten
Forschungstriebes nicht iiberschauen — weder riickwarts noch vorwiérts.

3,1-8: Fur alles Tun des Menschen unter der Sonne gibt es eine bestimmte Zeit.

1 Fir alles [ist] eine [bestimmte] Zeit;
und [es ist] eine Zeit fiir jedes Vorhaben unter den Himmeln:
Del.:
Das bedeutet zweierlei:
1) Alles hat eine vorgezeichnete Zeit; d. h.: einen abgemessenen Zeitpunkt, wo es eintreten wird, und eine zugemessene
Zeitdauer, wie lange es dauern soll.
2) Jede Sache hat eine fiir sie bestimmte Zeit. Jede Sache hat eine ihr zukommende Zeit.

BP:

Gott hat allem seinen Platz und seine Zeit gegeben. Wenn wir es dort belassen, wo Gott es hingestellt hat, und wenn wir
einer jeden Sache den Wert belassen, den er ihr gegeben hat, dann sind wir wahrhaft weise. Toricht sind wir hingegen,
wenn wir Zeitliches so ernst nehmen, als wére es Ewiges.

1 Fir alles [gibt es] eine [bestimmte] Zeit;
,.bestimmt nicht im determinierten Sinne! Das hebr. hat nur: ,,Fiir alles (ist) eine Zeit*.
Es ist nicht alles vorherbestimmt.
Ps 139,16: Meinen Keim sahen deine Augen; und in dein Buch waren sie alle geschrieben, die Tage, die gebildet
werden [sollten], als [noch] nicht einer von ihnen war.
D. h.: Gott sah mich bereits im Verborgenen, als noch niemand mich sah. Und Gott hatte ein Buch (o.: einen PC), worin
per Vorauskenntnis alles schon geschrieben stand. D. h. aber nicht, dass Gott jedes Mal, wenn ich vor einer
Entscheidung stehe, Gott in dem Buch nachliest, welche ich nun treffen werde. Er sieht nicht immer nach. D. h.: er
verzichtet, das konkrete Vorwissen zu gebrauchen. Das sieht man aus den Stellen im AT, wo Gott ,,vielleicht* sagt, und
wo Gott sich informiert, Fragen stellt.

Nun: 28x (4x7) Zeit:

2 Zeit fiirs Gebaren und Zeit fiirs Sterben,
Zeit fiirs Pflanzen und Zeit fiirs AusreiBen des Gepflanzten,

18



3 Zeit fiirs Toten und Zeit fiirs Heilen,

Zeit fiirs NiederreiBen und Zeit fiirs Aufbauen,

4 Zeit fiirs Weinen und Zeit fiirs Lachen,

Zeit des Klagens und Zeit des Hiipfens,

5 Zeit fiirs Steinewerfen und Zeit des Steine-Auflesens,
Zeit fiirs Umarmen und Zeit fiirs Fernbleiben vom Umarmen,
6 Zeit fiirs Suchen und Zeit fiirs Verlieren,

Zeit fiirs Aufbewahren und Zeit fiirs Fortwerfen,

7 Zeit fiirs ZerreiBen und Zeit fiirs Nahen,

Zeit fiirs Schweigen und Zeit fiirs Reden,

8 Zeit fiirs Lieben und Zeit fiirs Hassen,

Zeit des Krieges und Zeit des Friedens.

ZU diesen Versen

2 Zeit fiirs Gebaren und Zeit fiirs Sterben,

Zeit fiirs Pflanzen und Zeit fiirs AusreiBen des Gepflanzten,
V.2
Sterben: An welchem Tag ich sterbe, ist nicht determiniert. (Der Selbstmdrder bestimmt ihn selbst).
Hi 14,5 ist nicht deterministisch gemeint.
,»Wenn seine Tage genau bemessen sind, die Zahl seiner Monate bei dir [feststeht] (du hast ihm ja die Schranke gesetzt,
und er kann sie nicht {iberschreiten), ...*
Die Zahl der Tage meines Lebens steht nur in dem Sinne fest, dass Gott sie vorherweil3; aber er hat sie nicht
vorherbestimmt. Auch will er nicht immer nachlesen, was er eigtl. wissen konnte.
Zu Mt 6,27: Wir konnen unser ,,Leben nicht verldngern®, d. h.: wir kénnen nicht meinen, wir konnten durch eigenes
Miihen/Vorsorgen machen, dass wir langer leben. Es meint nicht: wir konnen die vorherbestimmte Lebenszeit nicht
dndern. (Wie wir wissen, kann der Selbstmorder sehr wohl seine Lebenszeitspanne verkiirzen. Gott hat dies oft bei
Menschen zugelassen.)

Ausreiflen: Unkraut z. B. Oder den Garten neu bebauen.

3 Zeit fiirs Toten und Zeit fiirs Heilen,
Tdten: Salomo musste Gegner toten = hinrichten lassen.
Auch 1K6n 22,34 (Tod Ahabs durch den Pfeil) spricht nicht von Determinismus; sondern, das war ein Todesurteil
Gottes. Ahab wollte es verhindern (durch Verkleiden), aber Gottes Urteil stand fest. Hier griff also Gott bewusst in den
Lauf der Dinge ein.
Ja, solange uns Gott beschiitzen will, sind wir ,,unsterblich®, nicht aber durch Determinierung.

Ja, es ist richtig, dass es letztlich Jahweh ist, der tétet (SMo 32,39), aber Jahweh totet nicht willkiirlich, sondern er totet,
wenn er Grund und Ursache hat, jem. zu toten, — als Gericht. (Leider konnen die Menschen auch dann téten, wenn Gott
es verboten hat.

Das zeigt, dass die Verse hier nicht im deterministischen Sinne zu verstehen sind.

5Mo 32,39: ,,Ich selbst bringe zu Tode und mache lebendig. Ich zerschlage, und ich selbst heile.*
Wenn Gott (aufgrund von Gebet z. B.) jem. heilen mochte, so kann ihn niemand davon abhalten. Das will durch diesen
Vers hier ausgesagt werden.

Zeit fiirs NiederreiBRen und Zeit fiirs Aufbauen,

Stddte der Feinde niederrei3en; danach wieder aufbauen.

4 Zeit fiirs Weinen und Zeit fiirs Lachen,
Zeit des Klagens und Zeit des Hiipfens,
Lachen und Tanzen (Hiipfen vor Freude) wéhrt nur fiir eine Zeit; es kann nicht Lebensinhalt sein.
Klagen = Wehklagen (z. B. anldsslich des Todes von jemanden) hat auch seinen Platz
5 Zeit fiirs Steinewerfen und Zeit des Steine-Auflesens,
Steinewerfen (bei Steinigung, 4Mo 15)
Zeit fiirs Umarmen und Zeit fiirs Fernbleiben vom Umarmen,
Mal darf man jem. umarmen (= begriilen), und mal muss man Abschied nehmen.
Die Umarmung in der Ehe ist nicht alles.

6 Zeit fiirs Suchen und Zeit fiirs Verlieren,

19



Zeit fiirs Aufbewahren und Zeit fiirs Fortwerfen,
V. 6: Verlieren = verloren geben, verloren sein lassen (was nicht gefunden wird)
Fortwerfen: = fortgeben

7 Zeit fiirs ZerreiBen und Zeit fiirs Ndhen,
Zeit fiirs Schweigen und Zeit fiirs Reden,
V. 7: Kleider zerrei3en als Zeichen der Trauer oder des Zornes.

8 Zeit fiirs Lieben und Zeit fiirs Hassen,
V. 8: Hassen, was Gott hasst. Offb 2 Nikolaitenwerke

Zeit des Krieges (Krieg-Fiihrens) und Zeit des Friedens (Frieden-SchlieBens).
V 1-8: In keinem dieser Dinge kann man Lebenssinn finden.

Alle diese Aussagen Salomos wollen zeigen: So ist das Leben, mal kommt dies, mal kommt etwas anderes. Mal
kommen fréhliche Zeiten, mal traurige.
Der Abschnitt hat nichts mit Vorherbestimmung des Schicksals des Einzelnen zu tun.

3,9-11: Gott hat die Fortdauer (o.: das Immerwahrende) in das Herz der
Menschen gegeben.

Ohne Bezug zu Gott bleibt daher alles Tun in der Zeit nichtig.
— Letztlich ist nichts bleibend (vom Diesseitigen her betrachtet).
9 Welchen Gewinn hat da der Schaffende bei dem, womit er sich abmiiht?
Keinen bleibenden - vom Diesseitigen her betrachtet.
Vel. 1,3.
Mt 16,26 Was hiilfe es dem Menschen ...
1Tim 6,6: Frommigkeit ist ein groper Gewinn,

10 Ich sah das Geschift, das Gott den Menschens6hnen gegeben hat, sich damit abzumiihen.
11 Alles hat er — zu seiner Zeit — schén gemacht.
Jedes Tun und Werk hat zu seiner Zeit etwas Schones in sich:
Auch hat er die Fortdauer (o.: das Immerwéahrende; eth haOlam hier wohl nicht: ,,die Ewigkeit*) in ihr Herz (d. h.: in
den Sinn der Menschen) gegeben. Nur dass der Mensch das Werk, das Gott gewirkt hat, nicht vom Anfang bis zum
Ende ergriindet.
— Gott hat eine unbeeinflussbare ,,Unaufhorlichkeit” ins Herz (=Innere=Denken) der Menschenkinder gegeben, nur
kann der Mensch Gottes Werk (das er gewirkt hat) im Letzen nicht ergriinden.
Wir sollen bedenken, dass da ein ewiger Gott ist, dessen Werke ewig sind, aber wir als Geschopfe konnen das, was Gott
gewirkt hat, nicht von Anfang bis Ende ergriinden/erfassen.

Jes 46,9-11: Gedenkt des Friiheren von der Urzeit her: Ja, ich bin Gott, und es gibt keinen sonst, ich bin Gott, und
nichts ist mir gleich, 1% der ich von Anfang das Kiinftige verkiinde, von Ewigkeit her, was noch nicht geschehen ist,

(d. h.: Ich habe einen Plan fiir die Zukunft, einen Heilsplan; Gott will hier nicht sagen, dass er jedes Detail von jedem
Menschen vorherbestimmt.)

der sagt: ‘Mein Ratschluss kommt zustande, und all mein Wohlgefallen werde ich tun’, (= Gottes Heilsplan!) ! ... Ja,
ich habe es gesagt, und ich lasse es auch kommen. Ich habe es gebildet, und ich fiihre es auch aus.

(Kontext ist: Gottes Heilsplan)

Kittel: ... dass es in V. 11 schlicht darum geht, dass die ,,Dauer”, die Gott dem Menschen in seinen Sinn gelegt hat,
nicht das Bewusstsein von seinem Dasein als solchem ist, sondern das Erlebnis der Qual des Daseins durch den
Zeitablauf als Mihsal, durch das Erleben der miihseligen und nicht beeinflussbaren Unauthérlichkeit.*

Olam = Vorzeit; lange Zeit, Ewigkeit; Andauerndes, Fortwéhrendes, Fortdauer; dauernd

Kittel: eine lange vergangene Zeit, etwas Uraltes

me ‘0lam kann ein ,,seit jeher* ausdriicken

,Uralt” sind Berge oder Hohen (Gen 49, 26; Hab 3, 6), auch Pforten (Ps 24, 7. 9; vgl. noch Jer 5, 15; Ez 36, 2). Wie alt
oder vergangen genau das Angesprochene jeweils ist, bleibt hier meist offen. Es geht nur darum, den Blick oder den
Gedanken so weit wie moglich (!) zurlickzulenken. Die fernste Zeit (Ps 93, 2) kann dann auch eine sonst nicht niher
bestimmte ,,Vorzeit“ meinen (Gen 6, 4), auch die lingst Verstorbenen kennzeichnen (Klgl 3, 6; Ps 143, 3; vgl. Ez 26,
20), aber auch schlicht ein ,,frither” (Jos 24, 2; vgl. das ,,wie frither* in Mi 7, 14; Mal 3, 4).

20



die ,,Ewigkeit™ Gottes ... und damit letztlich ,.fiir alle Zeit™ (mit Artikel: Ps 41, 14; 106, 48; Neh 9, 5; 1 Chr 16, 36;
ohne Artikel: Ps 90, 2; 103, 17; 1Chr 29, 10; Dan 2,10)

min-6lam: von Urzeit her; von jeher; seit je; Jes 63,19; 64,3; verneint: ,,von jeher nicht* = noch nie Joel 2, 2

ad-olam: fir immer; fir undenkliche Zeit; auf Dauer; immerwéahrend;

DaB} diese Dauer nicht unbedingt ein ,.fiir immer* meinen muss, zeigt 1Sam 2,30.31, wo die angesprochene Zeit auch
ein Ende haben kann.

,»ewiglich® = auf Dauer: 1Sam 1,22; 20,15; 20,23.42; 2 Sam 23,5; Jes 30, 8; 35,10; 55,3; 60,19.20; Jer 20,7; 23,40; Hes
25,15; Jona 2,7; Ps 30, 13; 49, 9; 61, 8; 66, 7; 73, 12; 89, 2. 3. 38; 90, 2; 106,31; Spr 27,24; Esra 9,12

Dass in 2Mo 21, 6; 5Mo 15, 17; 1Sam 27, 12 (vgl. 3Mo 25, 46; 1Sam 1, 22; Hiob 40,28) ‘6lam offensichtlich nur als
,Lebenszeit (z. B. des Sklaven ,,auf Lebenszeit™) gemeint sein kann, steht zum sonstigen Gebrauch nicht in
unbedingtem Widerspruch

»ewiglich® ist nicht immer = ,,unendlich® gemeint: Jes 34,10.17; 1 Chr 15, 2; 2 Chr 23, 13 1 Sam 2,30; 3,13f; und Lev
25,46

die Satzungen und Bestimmungen JHWHs sind ,,von Dauer* (Ex 29, 9. 28; 30, 21; Lev 3, 17; 6, 11. 15; 7, 34. 36; 10, 9.
15;16,29.31. 34; 17, 3; 23, 14. 21. 31. 41, 24, 3. 9; 4Mo 10,8; 18, 8. 11. 19. 23; 19, 10. 21; vgl. Ex 12, 14. 17. 24; Ez
46, 14; 2 Chr 2, 3)

Gesenius:

... die graue, unvordenkliche Vorzeit (Ewigkeit), die ununterbrochene undenkliche Zukunft, das Fortwéihrende/die
Fortdauer/das Unaufhdrliche/Immerwéhrende (das Wort wird gebraucht, um die ununterbrochene Fortdauer eines
Verhéltnisses od. Zustandes od. einer Verordnung auszudriicken), also das unbestimmt lang Andauernde (Gesenius: In
Pred 3,11 ist die Bed. ,,strittig")

BP:

Alles, dem Gott nur ,, seine Zeit*“ gegeben hat, ist ,,schon ... zu seiner Zeit“, schon, solange es wihren soll und solange
man es an seinem Platz belédsst. Versuchen wir einer Sache mehr Gewicht und Raum zu geben, als sie hat, wird sie
sogleich hisslich. Um das richtige Gewicht irgendeiner Beschiftigung zu verstehen, miissen wir sie zur Ewigkeit in
Beziehung setzen; denn Gott hat ,,die Ewigkeit in (unser) Herz gelegt“. Wir sollen begreifen, dass jedes Ding, das wir
begehren oder verabscheuen, nur ,, seine Zeit*“ hat, damit keines der Dinge uns fangen und uns zu seinem Diener
machen kann. Wir sollen nicht den Sinnen, sondern die Sinne sollen uns, wir sollen nicht der Gesundheit, sondern die
Gesundheit soll uns dienen.

3,12-15: Zweites Fazit (Zwischenergebnis): Sich freuen (essen, trinken, sich
Gutes ersehen) in all den Mihen, das ist eine Gabe Gottes.

12 Ich erkannte, dass es nichts Besseres bei diesen Dingen gibt, als nur sich zu freuen und sich in seinem Leben
gitlich zu tun;
Weil wir Menschen das Werk Gottes im Letzten nicht ergriinden konnen, daher ist es das Beste, dass wir Menschen uns

an Gottes Gaben freuen, auch wenn sie nicht die letzte Erfiillung bringen (weil sie ja nicht bleibend sind).
Wir wollen uns daran erinnern: ES WIRD NICHT SO BLEIBEN!

Der Mensch, der in der Ewigkeit Ruhe gefunden hat, findet in der Zeit ,,nichts Besseres* als dies: sich an den tdglichen
Gaben Gottes dankend zu freuen und seine Dankbarkeit damit zu beweisen, dass alle Gaben ihn noch inniger an den
Geber binden. Frei von den Dingen, frei fiir seinen Gott, kann er unbeschwert die Gaben eines freundlichen Gottes
genieBen.

13 aber auch jeder Mensch, der isst und trinkt und sich Gutes ersieht in all seinem Miihen - das ist eine Gabe
Gottes.

In allem Genief3en sollen wir daran denken, dass alles ein Geschenk Gottes ist.

3,14.15: Was Gott tut, ist von Dauer. Und er tut es, damit man sich vor ihm fiirchte.

14 Ich erkannte: Fiirwahr, alles, was Gott tut, das wird fiir ewig (eigtl.: auf Dauer/ fiir Dauer, le-olam) sein: Es ist
ihm nichts hinzuzufiigen und nichts davon wegzunehmen. Und Gott hat es getan, damit man sich vor ihm fiirchte.

— Das ist das Wesen des Tuns Gottes und des Tuns der Menschen: Alles, was Gott tut, wird ,,auf Dauer* sein, wird fiir
undenkbare Zeit (= fiir immer) gelten.

Es ist ihm nichts hinzuzufiigen
Gottes Wirken und Werke sind vollstindig und vollkommen; man kann sie nicht verbessern.

21



Zweitens, Gott hat alle seine Werke getan, ohne dass ihm jemand beigestanden oder ihm etwas gegeben hitte (RGm
11,34.35).
Er hatte (und hat) niemandes Rat und niemandes Hilfe nétig.

Und Gott hat es getan, damit man sich vor ihm fiirchte.

Er tut, was er tut (und hat getan, was er getan hat), damit man sich vor ihm fiirchte.
Gottesfurcht ist das Ziel der Wege Gottes. An das sollen wir immer wieder denken!

15 Was da ist (Was geschieht), war langst, und was sein wird, ist langst gewesen.

Delitzsch: Die Unverinderlichkeit gottlichen Tuns zeigt sich darin, dass in dem geschichtlichen Verlauf sich immer
wieder die Dinge wiederholen, denn das Walten Gottes bleibt im Wesen das gleiche.

Die Dinge wiederholen sich. Es kehrt wieder, was schon mal war.

Gott sucht das Entschwundene (= Vergangene) wieder hervor. (0.: Gott sucht das, was verdrangt war, wieder auf)
Zu V. 15b: das Entschwundene = das, was davoneilt.
Meint er die Zeit, die uns davoneilt?
Das Walten Gottes ist nicht zu d&ndern und dndert auch sich selbst nicht, sowohl seine schopferische als auch seine
moralische Weltordnung produziert bei gleichen Gesetzen gleiche Erscheinungen.
Verfolgtes, Verjagtes, Verdriangtes, von dem man meinen mochte, dass es fiir abgetan sei und der Vergangenheit
verfallen sei, das sucht Gott auf und bringt es wieder zum Vorschein, denn sein Walten bleibt sich gleich; Gott greift
also auf bereits Dagewesenes zuriick.

3,16-21: Ohne Bezug zu Gott bleibt das Diesseitige nichtig.

— Ohne Beziehung zur Ewigkeit bleibt alles (in der Zeit = im Diesseits) nichtig.

Und Gott wird alles Tun des Menschen richten. Gott will die Menschen priifen. Er wird das Bose richten, und zwar
genau dann, wenn er es fiir richtig erachtet: 1Mo 15,16 (die Bosheit ist noch nicht voll) .

Die Menschen sollen sehen, dass sie (vom diesseitigen Standpunkt aus betrachtet) gleich den Tieren zuféllige und ohne
wirklichen Unterschied von den Tieren dem Tode verfallende Wesen sind. Folglich bleibt dem Menschen nichts
anderes iibrig, als sich — so gut es geht — dieses vergénglichen Lebens zu erfreuen.

Ohne dieses Wissen um einen ewigen Gott und um ewigen Lohn fiir alles irdische Tun und Lassen wird das Leben
sinnlos und in seiner Sinnlosigkeit unertraglich.

Es gibt eine scheinbare Unlogik, denn der Gute wie der Bose erfahren Ungerechtigkeit.

16 Und ferner sah ich unter der Sonne die Statte des Rechts: dort war die Ehrfurchtslosigkeit,
und den Ort der Gerechtigkeit: dort war die Ehrfurchtslosigkeit/Frevel.

Aber: Gute wie Bose wird Gott richten.
17 Ich, fiir mich, sagte in meinem Herzen: ,,Den Gerechten wie auch den Ehrfurchtslosen/Frevler wird Gott richten,
denn es gibt eine festgesetzte Zeit dort fiir jedes Vorhaben und fiir jedes Tun.*

Eine festgesetzte Zeit: d. h. nicht ,,Vorherbestimmung*, sondern Gott bestimmt die Zeit, wie lange man gut 0. bose
handeln darf.

Gott mochte, dass der Mensch erkennt, dass er im Wesen nicht besser als ein Vieh ist.
18 Ich, fiir mich, sagte in meinem Herzen: ,,Das ist der Menschenséhne wegen, dass Gott sie priife — und dass man
sehe, dass sie Vieh sind, sie fiir sich.*
Wer sich laut iiber an ihm geschehenes Unrecht beklagt und auf Genugtuung besteht, beweist damit, dass sein Herz in
der Zeit verankert ist, oder anders gesagt: dass er den Ewigen nicht fiirchtet. Doch wer Gott fiirchtet, kann Unrecht — so
weh es tut — still tragen.

Wie das Vieh, das sterben muss und dann zu Staub zerfillt. So auch der Leib des Menschen.

19 Fiirwahr, das Los der Menschensohne und das Los des Viehs — sie haben ein und dasselbe Los: wie das
Sterben des einen, so das Sterben des anderen.

Tier wie Menschen haben nur ein einziges Leben. So sind sie im Wesen (diesseitig betrachtet) auf gleicher Stufe.
Diesseitig betrachtet sind die Menschen Tiere.

22



Sie haben ja mit Tieren vieles gemeinsam: Korper, Seele (= Leben, 1Mo 1,30; 9,4), biologisches Leben, leibliche
Verginglichkeit.

Das bedeutet, dass sie, irdisch betrachtet, nicht mehr und nicht besser sind als Tiere sind — solange sie ohne Beziehung
zur Ewigkeit bleiben.

,Doch der Mensch, der in Ansehen ist, bleibt nicht; er gleicht dem Vieh, das vertilgt wird* (Ps 49,13).

Jesus nannte Herodes Antipas einen Fuchs, Lk 13,32.

Widersacher werden ,,Hunde* genannt, Phil 3,2

Und einen einzigen Odem haben sie alle. (1Mo 2,7) Und einen Vorzug des Menschen vor dem Tier gibt es nicht.
D. h.: in dieser Hinsicht gibt es nicht einen Vorzug der Menschen vor den Tieren, was das leibliche Los, das Sterben-
Miissen und das zu Staub-Zerfallen, betrifft.
Der Mensch, auf seine biologischen und materiellen Funktionen reduziert, ist tatsdachlich nichts anderes als ein
zweibeiniges Tier. Gleich diesem hat er Knochen, Muskeln und Haut, ein Kreislauf- und ein Nervensystem, einen
Verdauungs- und einen Reproduktionsapparat.
Salomo spricht hier im iiblichen Sinne. Mit ,, Tier* sind nicht die Ungerechten/Frevler gemeint.

Furwahr, alles ist Nichtigkeit.
20 Alles geht an einen Ort. Alles ist aus dem Staub geworden, und alles kehrt zum Staub zuriick.

21 Wer weil vom Odem der Menschensohne, ob er nach oben fahrt, und vom Odem des Viehs, ob er nach unten
fahrt, zur Erde?

Rein vom AuBeren her betrachtet, kann man es nicht erkennen. Ins Innere des Menschen kann nur Gott blicken.
Salomo beschreibt hier den Menschen in seinem diesseitigen Wesen.

Der Mensch ohne Gott ist wie ein Tier.
Was den Menschen zum wahren Menschen (und damit zu etwas Besonderem) macht, ist seine einmalige Bestimmung,
Gott zu erkennen, Gott zu lieben und Gott zu fiirchten und Gott zu dienen.

3,22: Zweites Fazit (wiederholt): Freue dich bei deinem Tun, denn das ist dein
Teil.

22 Und ich sah, dass es nichts Besseres gibt, als dass der Mensch sich freut bei seinem Tun; denn das ist sein
Teil.

Alles Tun hat seine Zeit und hat damit einen beschrankten Wert. Nur Gott und seine Tun bleiben ewig: Die Ewigkeit
erst gibt die Antwort auf den Kummer und das viele VerdrieBliche in der Zeit.

Angesichts der hier erwéhnten Tatsachen kann es keinen besseren Umgang mit dem Zeitlichen geben als den: sich an
den Werken freuen, von denen wir wissen, dass sie nicht bleiben; sich an dem geniigen zu lassen, was ,,sein Teil“ ist.

Denn wer konnte ihn dahin bringen, zu sehen, was nach ihm sein wird?
Man kann nicht wissen, wie die Dinge auf Erden weitergehen werden. (NB: Gott hat nicht vorausgesagt, dass die
Zusténde auf Erden auf alle Félle schlimmer werden.)

Sorgen schafft nur Verdruss.
— Also danke er Gott fiir das, was er ihm heute und Tag fiir Tag gibt, und genieB3e er es mit einfiltigem Herzen und mit
Danksagung!

3.Teil: 4,1- 5,19: Es gib viel Nichtiges. Aber es gibt etwas, das besser
ist.

(5x: ,,besser*: Ruhe, besser zwei als einer, besser arm aber weise; besser dem Haus Gottes nahen, um zu horen; besser
nicht geloben als es nicht erfiillen)

Geht es in den nun folgenden Kapiteln um das Zusammenleben der Menschen. Dabei ist Pred 4,17-5,8 der

Schliisselabschnitt: Nur dort, wo man Gott fiirchtet und sich thm naht, um sich von ihm belehren zu lassen, ist
gedeihliches Zusammenleben, Regieren und Regiertwerden, Richten und Gerichtet-Werden moglich.

23



4,1-3: Die Drangsalierung der Menschen durch Menschen. Die Missverhaltnisse
unter der Sonne sind trostlos, nur die Toten und die Ungeborenen sind besser
dran.

Der Prediger registriert nun weiter die Missverhéltnisse unter der Sonne: die Tyrannenwirtschaft, angesichts welcher
tot-sein fiir besser als leben und nie geboren-sein als besser zu erachten ist:

1 Und ich, fiir mich, schaute wiederum: alle Bedriickungen, die veriibt werden unter der Sonne, und - siehe! - die
Tranen der Bedriickten!, aber sie haben keinen Troster. Von der Hand ihrer Bedriicker geht Gewalttat aus, aber sie
haben keinen Troster.

2 Und ich, fiir mich, pries die Toten gliicklich, die langst gestorben sind, im Gegensatz zu den Lebenden, die noch
am Leben sind.

3 Und gliicklicher als sie beide preise ich den, der noch nicht gewesen ist, der das bése Tun gar nicht gesehen
hat, das getan wird unter der Sonne.

4,4-6: Das Rivalisieren/Wetteifern (in ehrgeiziger Tuchtigkeit), das ruhelose
Jagen ist nichtig. Der Torichte bleibt untatig, hat dann aber nichts.

4 Und ich, fiir mich, sah in allem Miihen und bei aller Tiichtigkeit des Tuns, dass es ein Wetteifern ist des einen
gegen den anderen.

Geschiftigkeit und Jagen nach irdischem Gewinn, und man hat nie genug. Wetteifern/ Rivalitit im Geschéft/Handel etc.
Auch das ist Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach Wind.

5 Der Tor legt seine Hande ineinander und isst vom eigenen Fleisch.
Auf der anderen Seite der faule/untétige Torichte: Der Torichte bleibt untétig, hat dann aber nichts. Er isst sich selbst
auf, d. h., richtet sich selbst zugrunde, indem er, statt sich von seiner Hinde Arbeit zu nihren, vom eigenen Fett zehrt
und so sich selbst aufzehrt. (Delitzsch)
Vel Jes 49,26: ,,Ich lasse deine Bedriicker ihr [eigenes] Fleisch essen. "

«

Schlussfolgerung

6 Besser eine Handvoll Ruhe/Gelassenheit als beide Fauste voll Miihe und Haschen (Streben) nach Wind.
Ruhe (im Gegensatz zur Geschiftigkeit): Vgl. 6,5 Diese hat mehr Ruhe als jener.
Der Tor zehrt faulenzend seine eigne Lebenskraft auf, andererseits aber ist ein bisschen echte Ruhe besser als von
Eifersucht motivierte und sich keine Ruhe génnende Geschéftigkeit.
— Wir sollen arbeiten, denn das ist uns von Gott verordnet, aber mit dem rechten Mal3, und nicht, um andere zu
iiberfliigeln.

4,7-12: Das endlose und unersattliche Mihen und Kargen des Alleinstehenden
ist nichtig. Zwei waren besser dran.
7 Und ich, fiir mich, schaute wiederum — Nichtigkeit unter der Sonne:
Das Miihen und Kargen dessen, der allein ist (V. 7-9)

8 Da ist einer, und kein Zweiter bei ihm; auch hat er weder Sohn noch Bruder, und sein ganzes Miihen hat kein
Ende.

Auch am Reichtum wird sein Auge nicht satt. ,,Und fiir wen miihe ich mich ab und versage meiner Seele Gutes?“

Gemeint sind das endlose Arbeiten und die unersittliche Gier des Einzelgidngers (ohne Familie); es kommt weder ihm
selbst noch einem andern, der ihm nahesteht, zugute.

Wer nach Geld jagt, wird unerséttlich.

Es ist dem Menschen ein gewisser Trost zu wissen, dass ein Sohn das Erarbeitete iibernehmen und wiirdig weiterfiihren
wird. Wo diese Hoffnung fehlt, erscheint dem Menschen sein Tun wenig sinnvoll.

Aber im Licht der Ewigkeit:
Auch das ist Nichtigkeit und ein libles Geschift.

Besser ist der dran, der nicht allein ist (V. 9-12).
Vorteile der Gemeinschaft/Zweierschaft:
9 Besser zwei als einer, denn sie haben guten Lohn in ihrem Miihen;

Guten Lohn: jeder von den Zwei hat das angenechme Bewusstsein, durch seine Arbeit dem anderen zu niitzen, und ihm
helfend zur Seite zu stehen.

24



1) Auf der Wanderung/am Wege
10 denn wenn sie fallen, richtet der eine seinen Gefdhrten auf.
Wehe aber dem Einzelnen, der fallt, ohne dass ein Zweiter da ist, ihn aufzurichten!
In diesem Leben ist es besser, sein Leid und sein Gliick mit einem anderen zu teilen
Aber der Alleinstehende, Familienlose hat niemanden.

2) Wirme
11 Ebenso: Wenn zwei sich schlafen legen, wird ihnen warm.
Einem Einzelnen aber, wie soll ihm warm werden?

3) Wache halten bzw. mit Erfolg Widerstand leisten und Stand halten
12 Wenn einer einen Einzelnen uiberwaltigt, konnen doch zwei ihm Widerstand leisten.
Und eine dreifache Schnur wird nicht schnell reifen.

Ein Dreier-Bund ist wie eine aus drei Fiden zusammengedrehte Schnur, die nicht so schnell zerrissen werden kann.

— Die schonste Gemeinschaft: die mit Gott und die Gemeinschaft der Familie Gottes.

4,13-16: Die auf einen zum Thron gelangten Emporkommling gesetzten
Hoffnungen sind nichtig.

Die Begeisterung fiir den neuen Konig und ihr Erloschen:

13 Besser ein Knabe — arm, aber weise, — als ein Kénig — alt, aber toricht,

der nicht mehr die Einsicht hat, sich warnen zu lassen.

14 Ja, aus dem Gefangnis heraus kam er, Kénig zu werden,

obschon er in jenes Konigreich geboren wurde als ein Armer.
Ein zum Throne gelangter Emporkdmmling, ein Junger, der arm und im Geféngnis war.
Es muss nicht ein Verbrecher gewesen sein; manche geraten unschuldig ins Gefiangnis (z. B. Joseph). Und im Altertum
konnte jemand ins Gefiangnis geworfen werden, wenn er so verarmt war, dass er seine Schulden nicht bezahlen konnte
(Mt 18,23-35).

15 Ich sah, wie alle Lebenden, die unter der Sonne wandeln,

auf der Seite des Knaben standen, des néchsten, der an jenes (= des alten Konigs) Stelle treten sollte:

16 endlos das ganze Volk, alle die, an deren Spitze er trat;

doch auch die Spateren, sie werden sich tiber ihn nicht freuen.
Er schildert, wie alle Welt den Regierungsantritt des neuen jungen Konigs hoffnungsvoll begriiit und sich unter seiner
Regierung um ihn schart. Alle Welt schart sich um ihn, folgt seiner Fiihrerschaft, aber seine so glorreich begonnene
Regentschaft ist, im Riickblick betrachtet, eine Geschichte getiduschter Hoffnungen.
Die Nachwelt hat an diesem Konig keine Freude; die Hoffnungen, die die Zeitgenossen auf den jungen Konig setzten,
der sich die Herzen erobert hatte, erwiesen sich im Riickblick als Tauschungen.
Damit ist wiederum bestétigt:

Ja, auch das ist Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach Wind.

Soweit die Erfahrungsberichte des Predigers.

4,17: Uber den Besuch des Hauses Gottes: Zum Haus Gottes nahen, um zu
horen, ist besser als wenn Toren Schlachtopfer darbringen.

4,17- 5,6: Regeln fiir das Verhalten des Menschen gegeniiber Gott, der zu flirchten ist.
Er lenkt jetzt unseren Blick zu dem, der iiber der Sonne ist: Gott im Himmel.
Es folgen nun Spruchreihen, in denen der Prediger die Eitelkeiten des irdischen Lebens registriert:

Die erste dieser Spruchreihen, welche hier folgt, ist die kleinste:
17 Bewahre deine FiiBe, wenn du zum Haus Gottes gehst!
Und Herannahen, um zu héren, ist besser, als wenn Toren Schlachtopfer geben;
denn Unwissende sind sie,
Eben, weil sie nicht horen.
sodass sie Boses tun.
Die torichte Unwissenheit bringt sie dazu, dass sie Bdses tun. Sie haben kein sittliches Gefiihl und handeln nicht mit
richtigen Motiven.

25



Horen (auf das im Haus Gottes verkiindigte gottliche Wort) = aufmerksames Horen, um danach zu handeln.

Die Prediger im A. T. waren die Propheten. Jeremia trat manchmal im Tempel auf. Man lehrte auch durch den
Tempelgesang. Es wurden auch biblische Abschnitte vorgelesen.

Herzunahen, um zu horen, geht {iber das bloBe duBerliche Schlachtopfer-Darbringen der térichten Menschen. (Die
Opfer wurden z. T. danach gegessen.)

Hier ist wahrscheinlich besonders an die mit dieser Art von Opfern verbundene Essen gedacht, das leicht zu
ausartendem Feiern wurde.

Spr 21,3 Gerechtigkeit und Recht iiben ist Jahweh kostbarer als Opfer (Schlachtopfer-Darbringen).

1Sam 15,22.23: ,, Hat Jahweh Gefallen an Brandopfern und Schlachtopfern, wie daran, dass man der Stimme Jahwehs
gehorcht? Siehe! Gehorchen ist besser als Schlachtopfer, Aufmerken [besser] als das Fett von Widdern, 23 denn
Widerspenstigkeit ist [wie] die Siinde der Wahrsagerei, und Eigenwilligkeit [wie] Abgétterei und Gotzenkult. *

5,1.2: Beten: Nicht schnell und viel vor Gott reden (z. B. ihm etwas
versprechen), besser Besonnen-Sein beim Beten.

5,1 Eile nicht mit deinem Mund und dein Herz haste nicht, ein Wort vor Gott hervorzubringen;
Mit seinem Munde vorschnell:
Del: Der Mensch, wenn er betet, soll der Zunge nicht den Ziigel schieflen lassen und nicht mit Worten herausplatzen,
wie einer, der zu eine angelernte Formel herunterleiert.

denn Gott ist in den Himmeln, und du bist auf der Erde (o.: im Lande): Darum seien deine Worte wenige;
Es ist Gott, zu dem und von dem wir reden. Wir sollen uns dessen bewusst sein, was fiir ein unendlich erhabenes Wesen
Gott ist.
Ihm darf man nicht leichtfertig und unehrerbietig (ohne Erhebung des Gemiits) nahen.
So erhaben als der Himmel, Gottes Thronsitz, iiber die Erde, des Menschen Wohnsitz, ist, so erhaben ist der himmlische
Gott iiber den tief unter ihm stehenden irdischen Menschen —
Darum sollen des Menschen Worte vor Gott wenige sein, wenige wohlbedachte, ehrfurchtsvolle Worte, in die man tiefe
Herzlichkeit hineinlegt.
BP: ... nicht durch unbesonnen vor Gott ausgesprochene Worte beten; — nicht vergessen, dass Gott im Himmel ist und
wir auf der Erde, dass er der ewige, der unumschrénkte, der furchtbare Gott ist, wahrend wir erbarmliche Geschéopfe,
Stinder und Narren sind.

2 denn Traume kommen bei vielem Geschift und bei vielen Worten das Geschwatz des Toren.
Wo viele Worte sind, geht es ohne Torheit nicht ab.
Es sind nur leere Worte. Dann bringt man unreale Dinge ins Gebet, eben ,,Traume®.
Trdume: Womit man sich viel beschiftigt, das beschéftigt einen auch im Traum.
Vel Pred 10,14: Auch macht der Tor viele Worte. Dabei weifs der Mensch nicht, was sein wird,; und was nach ihm sein
wird,

5,3-6: Geloben: Nicht-Geloben ist besser, als das Geluibde nicht einzuhalten.

3 Wenn du Gott ein Geliibde gelobst, sei nicht sdumig, es zu bezahlen, (= das Geliibde zu erfiillen)

denn an Toren hat man kein Gefallen. Was du gelobst, das bezahle/erfiillen!
Torichte Menschen machen Gott Versprechungen, die sie nicht halten kénnen. Oder sie vergessen ...

4 Besser, dass du nicht gelobst, als dass du gelobst und nicht bezahlst. = erfiillst.
SMo 23,24 (23): Was iiber deine Lippen gegangen ist, sollst du halten und danach handeln, wie du es Jahweh, deinem
Gott, freiwillig gelobt hast, was irgend du mit deinem Mund geredet hast.
SMo 23,22 (21): Wenn du Jahweh, deinem Gott, ein Geliibde gelobst, sollst du nicht sdumen, es zu bezahlen, denn
Jahweh, dein Gott, wird es auf jeden Fall von dir einfordern, und es wiirde Siinde an dir sein.

BP:
Haben wir uns in einem Geliibde an Jahweh gebunden und halten es nicht, verlieren wir jede Scheu vor IHM. Haben
wir aber diese Scheu verloren, haben wir Gott selbst verloren, und damit alles.

5 Gestatte deinem Mund nicht, dass er dein Fleisch siindigen macht.

Das Siindigende ist eigentlich nicht das Fleisch, sondern der vom Fleisch (bzw. von fleischlichen Gedanken) bestimmte
Wille.

Und sag nicht vor dem Boten (Gottes): Es war ein Versehen!
LXX und die syr. Usg. haben: ,,Boten Gottes*.

26



Es war ein Versehen!

Verkleinere deine Siinde nicht. Sag nicht: ,,Es war eben meine Schwéche.* Nein. Das Versprechen nicht zu halten, ist
etwas sehr Ernstes.

Warum soll Gott tiber deine Stimme (mit der du deine Unterlassungssiinde beschénigst) erziirnen und das Werk
deiner Hande verderben?

Wer das Geliibde nicht erfiillt, kommt ins Strafgericht Gottes.

Die nun folgende Begriindung stellt das unbedachte Geloben unter die allgemeine Rubrik unbedachten Redens:
6 Denn bei vielen Traumen und Nichtigkeiten sind auch viele Worte.

5,6E: Die Lektion daraus: Fiirchte Gott!

So denn, fiirchte Gott!

Fiirchte Thn, vor dem man nichts aussprechen soll, als das, wo das ganze Herz dahinter steht.
Das beste Mittel gegen die Gewohnheit, zu viel zu reden, ist Gottesfurcht.

5,7-16: Uber den Reichtum
Fiirchte Jahweh und den Konig. Spr 24,21

5,7-8: Der Reichtum eines Volkes hiingt von der Weisheit des Konigs ab.

Die Bedriickung und Ausbeutung des Armen durch den Héheren und das Sorgen des Kénigs fiir ein reiches Land
V. 7: Siehst du im Bezirk Bedriickung des Armen und Raub des Rechts und der Gerechtigkeit, wundere dich nicht
liber die Sache; denn ein Hoherer wacht iiber dem Hohen, und [andere] Hohere sind iiber ihnen [beiden].

»ein Hoherer wacht™: |, wachen® = lauern®, wachen: = aufpassen, spionieren. Man lauert tiickisch auf eine

Gelegenheit, den andern zu stiirzen.

Ein Hoherer lauert auf die Zeit, wo er den Hohen, der niedriger ist als er selbst, iibertrumpfen und sich selbst starken

und bereichern kann.

Uber dem Hohen, der den Armen schindet, steht ein Hoherer, der seinerseits lauert, wie er jenen ausbeuten kann.

Und iiber beiden sind wieder andere Hohere (z. B. der Konig, oder andere Minister), die in eigenem Interesse auf diese

driicken.

Manche meinen, der ,,Hohere* sei Gott, der die Rduber und Bedriicker zur Rechenschaft ziechen wird. Aber hier steht

die Mehrzahl (,,Hohere sind {iber ihnen beiden.*)

Das ist auch kein Majestétsplural (wie moglicherweise in Pred 9,1 [,,die Heiligen*] und Pred 12,1 [,,die Schopfer],

denn das passt hier nicht.

Der Hohere tiber beiden ist hier also nicht Gott, denn hier geht es um eine bose Sache.

Delitzsch: So stand es zur Zeit Salomos im persischen Reich. Uber die Provinzen standen Beamte, iiber sie standen

Satrapen, die in vielen Fillen die Menschen in der Provinz ausbeuteten, um sich selbst zu mésten. Uber den Satrapen

standen die Inspektoren, die oft eigenniitzig waren. Ganz oben war der Konigshof mit den Hoflingen. Beamte, die in

Ungnade fielen bekamen furchtbare Strafen, oft qualvolle Todesstrafen. Es war eine Stufenleiter der Misswirtschaft und

Willkiirherrschaft von oben nach unten bzw. von unten nach oben.

8 Aber eines Landes Gewinn bei alledem ist dieses: ein Konig (der) vom Ackerfeld bedient/versorgt (wird).

o.: ein Konig, der das Ackerfeld bestellt
Der Satz ist schwierig.
Der Konig (= einer der ,,Hohen* von V. 7) wird von denen, die den Ackerbau betreiben, erndhrt. Er ist also von den
guten Gaben des Erdbodens abhidngig — und von Gott, der dieses alles wachsen ldsst. Er wird sich also seiner
Abhingigkeit von Gott bewusst und wird daher bescheiden und demiitig vor Gott.
Vielleicht: Ein Konig, der die Landbebauung als sein wichtigstes Objekt betrachtet, ein Konig, der vor allem fiir die
Sache der Feldbewirtschaftung da ist; also ein Ackerbau-Konig,
Man konnte es vielleicht so deuten:
Es ist ein groBer Gewinn fiir ein Land, wenn es einen Konig hat, der sich dem Ackerbau widmet.
Salomo lobt es, wenn ein Land einen Konig hat, der den Ackerbau fordert, also einen Konig, der seinen Stolz nicht in
blutigen Eroberungen (Kriegen, Rechtshindeln und Rechthabereien) hat oder sonst in egoistischer Weise regiert,
sondern der darauf aus ist, dass sein Volk in friedlichem Wohlstand lebt.
Ein Konig, der an dem friedlichen Gedeihen und Wohlbefindens des Landes sein Gefallen hat und dem daher ganz
besonders die Pflege des Ackerbaues ein Anliegen ist.

27



5,9-16: Das Nichtige und Nachteilige am Reichtum

Wer Reichtum liebt, wird davon innerlich nicht satt (d. h.: er wird nicht erfiillt).

9 Wer Geld liebt, wird Geldes nicht satt. Und wer Prunk liebt, dem ist es kein Gewinn.
Auch das ist Nichtigkeit.
— Wenn wir Geld lieben, werden wir unerséttlich. Daher soll man nicht geldliebend sein, a-philargiirios. Heb 13

Wenn der Reichtum sich mehrt, wird man beobachten miissen, wie immer mehr Menschen davon zehren und ihn
verbrauchen.

10 Wenn Hab und Gut sich mehrt, mehren sich die, die davon zehren. Und welchen Gewinn hat dessen Besitzer,
als dass seine Augen es ansehen?

Reichsein bringt oft viele Sorgen und viel Schiaflosigkeit mit sich.

11 SuR ist der Schlaf des Arbeiters, ob er wenig isst oder viel; aber das Sattsein des Reichen lasst ihn nicht
schlafen.

Wenn man Reichtum aufbewahrt, bringt er einem oft Unheil, und er geht leicht verloren.
12 Es gibt ein leidiges Ubel, das ich unter der Sonne sah: Reichtum, aufbewahrt von seinem Besitzer zu seinem
Unbheil;
13 und durch ein libles Geschaft geht jener Reichtum verloren. Und hat er einen Sohn gezeugt, so hat der nichts in
seiner Hand.
GroBer Reichtum geht leicht verloren, weil man nicht sparsam bleibt und ermutigt wird, leichtfertige Geschifte
einzugehen und so Geld verliert.
Z. Bsp. man legt sein Geld in Aktien an, die dann verfallen.

Exkurs: Diirfen Christen reich sein?

Christus sagte nicht, Christen sollten grundsétzlich arm sein, sondern sie sollten den Reichtum richtig einsetzen.
Was Jesus zum reichen Jiingling sagte, sagte (und sagt) er nicht zu jedem Menschen. Der Reichtum, war dessen
personlicher Gotze, sein Hindernis.

Andere hatten andere Probleme, z. Bsp., dass sie die Eltern mehr liebten als Gott (Lk 9,59.60).

Der reiche Jiingling (Lk 18,18ff.) wurde an eben seiner schwachen Stelle herausgefordert. Jesus stellte ihn vor die
Frage: ,,Liebst du Gott mehr als dich und deinen Reichtum? Wenn du géttliches Leben haben willst, lass alles andere
fallen und folge mir nach!“

— Wenn wir Reichtum haben, sollten wir ihn Gott zur Verfiigung stellen und ihn im Sinne Gottes verwenden.
Wenn wir arm sind, sollen wir nicht das Verlangen haben, reich zu werden.

I1Tim 6,9-12.17-19: ,, Aber die, die reich werden wollen, fallen in Versuchung und eine Schlinge und viele sinnlose und
schddliche Liiste, welche die Menschen in Ruin und Untergang versenken; 10 denn eine Wurzel aller Ubel ist die
Geldliebe. Etliche, die sich nach ihr ausstreckten, wurden chaltlos) irregeleitet, vom Glauben weg, und fiigten sich
selbst viele Schmerzensstiche zu. 11 Aber du, o Mensch Gottes, fliehe diese Dinge! Jage Gerechtigkeit nach, rechter
Ehrfurcht, Glauben, Liebe, Ausdauer, Sanftmut. 12 Kdmpfe den edlen Kampf des Glaubens. ... 17 Die Reichen in der
Jetzigen Weltzeit weise an, nicht hochmiitig zu sein noch auf die Ungewissheit des Reichtums zu hoffen (sondern im
lebenden Gott, der uns «stets) alles reichlich zum Genuss darreicht), 18 Gutes zu wirken, reich zu sein an edlen Werken,
[freigebig zu sein, Anteil (nehmend und) gebend, 19 wobei sie fiir sich selbst ein edles Grundvermdgen fiir die Zukunft
anlegen, damit sie das ewige Leben ergreifen.

— Wir lernen: Wir sollen uns nicht zu viele Giiter anhdufen. Es ist zu unserem Ungliick. Wenig zu haben ist besser, als
Giiter anzuhdufen.

Und wenn Gott und Reichtum zufallen ldsst, dann sollen wir lernen viel zu geben. Abgeben.

Salomo weiter:

Man kann den Reichtum nicht (ins Grab) mitnehmen.

14 Wie er aus dem SchoB seiner Mutter hervorgegangen ist, wird er (= der Reiche) nackt wieder dahingehen, so,
wie er gekommen ist; und fiir sein Mithen wird er nicht irgendetwas davontragen, das er in seiner Hand
mitnehmen konnte.

ITim 6,7: wir brachten nichts in die Welt hinein; offenkundig ist, dass wir auch nicht etwas hinausnehmen konnen.

Jak 1,9-11

— Wir sollen immer bereit sein, alles fahren zu lassen — Familie, Haus, Auto, den Computer mit allen Daten. Wir sollen
nicht das irdische Leben festhalten wollen.

28



Jak 1,10 ,,der Reiche riihme sich in seiner Niedrigkeit

Wenn Juden reich waren, waren sie in der jiidischen Gesellschaft geehrte Menschen.

Jakobus verlangt nicht, den Reichtum aufzugeben. Es geht vielmehr um die Einstel/lung zam Reichtum.

Der Reiche soll wissen, dass er (als Person) vergehen wird:

., ..., dass er wie eine Blume des Grases vergehen wird. *

Und wir diirfen uns erinnern: Es wird nicht so bleiben.

Manchmal tendieren wir dahin, uns auf materielle Dinge zu verlassen und weniger zu beten; dann muss Gott uns
einiges wegnehmen.

Warum soll sich der Reiche seiner Niedrigkeit rithmen? - Weil er nicht jammern muss, wenn ihm der Reichtum
genommen wird; denn beim Verlust seines Reichtums wird er keinen Schaden erleiden, sondern vielmehr gro3en
Gewinn davontragen. Er muss also nicht mit Grauen an den Tag denken, an dem er seinen Reichtum nicht mehr hat. Er
kann sich freuen, dass er, wenn er alles verliert, nichts verliert, weil er in Gottes Herrlichkeit und Freude eingeht. Dort
ist er auf sein wahrhaftes Erbe konzentriert.

Der Reiche rithme sich, weil er nicht Knecht und Anbeter und Liebhaber des Geldes sein muss, denn iiber den nichtigen
Dingen dieser Welt steht fiir Gottes Volk ein Konigreich, das alle Giiter weit tibertrifft, und eine Krone des Lebens (V.
12), eines Lebens, das nicht verwelkt.

Der Reiche soll sich in seiner Situation bewusst machen, dass sein Reichtum im Licht der Ewigkeit ein Hauch ist. Es
geht alles sehr schnell: Entweder ich verliere den Reichtum — oder ich sterbe.

Man hat von dem miihevollen Reichtum-Ansammeiln letztlich keine Erfiillung.
15 Und auch das ist ein schlimmes Ubel: Ganz so, wie einer kam, wird er gehen.
Und was fiir einen Gewinn hat er davon, dass er fiir den Wind sich abmiiht?
Grundsatzlich, jeder Sterbende geht leer und nackt, wie er kam.

Sondern man hat vielmehr Angst (ihn zu verlieren), Verdruss, Krankheit, Arger
16 Auch isst er alle seine Tage im Finstern und hat viel Verdruss und hat seine Krankheit und hat den Arger.

5,17-19: Drittes Fazit: Essen, Trinken, Gutes sehen in all dem Muhen, das ist
dein Teil — und eine Gabe Gottes.

Der miihevoll erlangte Reichtum hat nur dann einen Wert, wenn man ihn als Geschenk aus der Hand Gottes betrachtet
und ihn fiir Gott einsetzt. und beim GenieBen: Wenn man sich durch den dadurch vermittelten Genuss dankbar und
gelassen (zufrieden) freut.

17 Siehe, was ich, fiir mich, als gut, was ich als schon angesehen habe: dass einer esse und trinke und Gutes
sehe in all seinem Miihen, worin er sich abmiiht unter der Sonne, die Zahl der Tage seines Lebens, die Gott ihm
gibt; denn das ist sein Teil.

18 Auch jeder Mensch, dem Gott Reichtum und Giiter gab und den er erméachtigt, davon zu genieBen und seinen
Anteil zu nehmen und sich zu freuen in seinem Miihen — das ist eine Gabe Gottes;

Beachten wir: Wenn Gott erméchtigt, den Reichtum zu genieBlen, ... D. h.: Alles ist Geschenk und Gnade! Auch das
Genieflendiirfen ist Gnade.

Und beachten wir: Die Zahl der Tage, die wir gut o. gesund leben, sind Gottes Gabe. D. h., es ist nicht uns selbst
zuzuschreiben, wenn wir lange Zeit arbeiten und genieflen diirfen.

19 denn dann denkt er nicht viel an die Tage seines Lebens, weil Gott ihm in der Freude seines Herzens beistimmt.
D. h., so entkommt man dem vielen Sorgenmachen, das der Reichtum so oft mit sich bringt.

4.Teil: 6,1- 8,15: Erfahrungen und Erkenntnisse uber Weisheit
6,1-12: Uber den Reichtum und das GenieRen des Reichtums

6,1-6: Gott-geschenkten Reichtum nicht genieBen zu diirfen, ist nichtig.

Das ist ein schlimmes Ubel.

1 Es gibt da ein Ubel, das ich unter der Sonne sah, und es liegt schwer auf dem Menschen:

2 Ein Mann, dem Gott Reichtum und Giiter und Ehre gibt, und es mangelt seiner Seele an nichts von allem, was er
begehrt; aber Gott erméchtigt ihn nicht, davon zu geniellen, sondern ein fremder Mann genieft es:

Das ist Nichtigkeit — und ein schlimmes Ubel ist das.
Denn es kommt vor, dafl Gott einem Menschen Reichtum gewihrt, er kann ihn aber nicht genielen, sondern muss ihn
einem anderen iiberlassen. Das ist fiir den Ersteren ein schlimmes Ubel. Besser er wire nie geboren.

29



Eine Fehlgeburt wére besser.

3 Wenn ein Mann Vater von hundert Kindern wiirde und viele Jahre lebte, wie viele die Tage seiner Jahre auch
wdren, doch seine Seele sattigte sich nicht an Gutem, und es wiirde ihm auch kein Begréabnis zuteil, so sage ich:
Die Fehlgeburt ist besser dran als er; 4 denn in Nichtigkeit kommt sie, und in Dunkel geht sie dahin, und in Dunkel
wird ihr Name gehiillt; 5 auch hat sie die Sonne nicht gesehen und nicht gekannt; die hat mehr Ruhe als jener.

Interessant: Der Embryo hat einen Namen, er ist eine Person. Der Mensch im Mutterleib ist bereits ein Mensch.

Zu V. 3: Begrébnis ist wichtig.

Der der geniel3t und der, der nicht genie8en kann, gehen beide an denselben Ort: sie sterben. — Selbst das
GenielBen wie das Nichtgeniellen-Kénnen (oder -Diirfen) ist nichtig. V. 6

6 Und wenn er auch zweimal tausend Jahre gelebt, aber Gutes nicht gesehen hétte — geht nicht alles an einen Ort?
D. h.: in den Scheol.
Was lernt man davon? V. 7ff. — Selbst das GenielBen wie das NichtgenieBen-Konnen (oder -Diirfen) ist nichtig.
Scheol: 4Mo 16,30.33; 1Sam 2,6; 1K6n 2,6.9; Hiob: oft; Ps 6,6; Ps 16,10; Ps 30,4; 49,16; 89,49; Ps 139,8; Spr 30,16

6,7.8: Diesseitige Giiter erfiillen nicht die Seele, egal, ob man weise oder toricht ist.

7 Alles Miihen des Menschen ist fiir seinen Mund, und doch wird seine Seele nicht gefiillt;

8 denn was fiir einen Vorzug hat der Weise vor dem Toren, was fiir einen der Gebeugte, der es versteht, vor den
Lebenden zu wandeln?

6,9: Das in die Zukunft schweifende Verlangen ist nichtig. Nur so viel, so viel der Mensch
wirklich genieBt, hat er von all seiner Miihe.

9 Besser das Schauen der Augen als das Schweifen der Seele.
Das in die (diesseitige) Zukunft schweifende Verlangen der Seele ist nichtig.

Auch das ist Nichtigkeit und ein Haschen (Streben) nach Wind.
Nur so viel als der Mensch wirklich genief3t, hat er von all seiner Miihe.

6,10-12: Letztlich ist jeder von Gott abhingig und kann sein Los nicht selbst bestimmen.

10 Das, was geworden ist (= existiert): der Name davon ist langst genannt;

und es ist bekannt, was ein Mensch sein wird, und dass er nicht mit dem rechten kann, der starker ist als er.
D. h.: mit Gott
D. h.: nur Gott weill um die Zukunft.
D. h.: nicht, dass Gott die Zukunft des individuellen Menschen ausweglos vorherbestimmt hat.

11 Ja, es werden viele Worte gemacht, die die Nichtigkeit mehren.
Was ist der Nutzen fiir den Menschen?
Keiner.

12 Fiirwahr, wer wei}, was dem Menschen gut ist im Leben, die Zahl der Tage seines nichtigen Lebens hindurch,
die er verbringt wie ein Schatten?

Nur Gott.
Denn wer kann dem Menschen kundtun, was nach ihm sein wird unter der Sonne?
Nur Gott konnte es. Er tut es aber nicht.
Meistens nicht, denn nur in seltenen Fillen sagt Gott einem Menschen etwas Zukiinftiges voraus.
Und dann oft eher etwas Negatives, selten Positives.
z. B. die Gerichtsansagen, bzw. Gerichtswarnungen
Jona, Dan 4 (Nebukadnezar), Jer. etc.;
oder seelsorgerlich: Lk 2,35: ein Schwert durch deine Seele;
Gericht:
Apg 5,9: werden dich hinaustragen;
1Sam 28,19: ,,wirst du bei mir sein®.
1K6n 14,10 Ich werde von Jerobeam ausrotten was méannlich ist ... Dein Sohn (Abia) wird sterben
2Kon 1: wirst sterben
2K6n 13 Joasch von Juda, der dreimal schlug;
Todes-Ansagen: dem Petrus, 2Petr 1,11 wirst bald heimgehen; vgl. 2Tim 4,6

30



Positives:

fast nur die groflen heilsgeschichtlichen VerheiBungen dem Abraham (1Mo 17; Isaak, Jakob; dem Mose: die Befreiung
des Volkes; dem Josua die Landnahme;

Den Leuten um Zacharia tber JdT.,

dem Ananias {iber Paulus, Apg 9/22; ...)

7,1-14: Lebensweisheiten daraus (Was ist besser?)

GUT/Besser (6x tob; ankniipfend an 6,12. Was ist gut? —

:,.gut’; nur der vierte von den ersten sieben hat kein ,,gut".)

Besser = ,,gut — mehr als®, heb. tob. Was ist besser? Vorziiglicher? Vgl. Phil 1,10.
Was soll man daher wéhlen? Pred 7,8.

Alles vom Ende her betrachten, von Standpunkt der Ewigkeit her.

Besser ein guter Name, und besser der Tag des Todes V. 1

= ein synthetischer Zweizeiler: der Zielgedanke ist der der zweiten Hailfte:
1 Besser ein guter Name als gutes Salbél und der Tag des Todes als der Tag der Geburt.
(Wortspiel: Ein gut Geriicht geht iber Wohlgeruch.)
Guter Name, guter Ruf. Der Ruf bleibt. Er ist nicht ein vergédnglicher Duft, wie ein Salbél, dessen Geruch vergeht. —
Spr 22,1: Ein guter Name ist vorziiglicher als groBBer Reichtum.
Deshalb ist der Tag des Todes besser als der Tag der Geburt. Bei der Geburt warst du ein unbeschriebenes Blatt.
Ein schlechter Anfang ist nicht ausschlaggebend, auf das Ende kommt es an. Ende gut, alles gut.
Heb 13,7 ,,den Ausgang des Wandels anschauend, ahmt ihren Glauben nach*
Joab: Seine Treulosigkeit am Ende (1K6n 1-2) macht seinen guten Anfang zunichte. Er war ehrgeizig.
— Mehr als fiir gutes Aussehen sorge fiir ein gutes Ansehen.
Wir wollen etwas erreichen, das unser diesseitiges Leben liberdauert. Einen guten Namen erwirbt man sich erst im
langeren Verlauf des Lebens:

Besser im Trauerhaus als im Feier-Haus V. 2

2 Besser ins Haus der Trauer gehen als ins Haus des Gastmahls gehen, weil jenes das Ende aller Menschen ist,
und der Lebende nimmt sich’s zu Herzen.

Grundsitzlich lernt der Mensch mehr in der Traurigkeit als im frohlichen Uberschwang. Vor allem: Wenn er mit dem
Tod konfrontiert wird, denn das bringt ihn dazu, sein eigenen Leben im Licht der Ewigkeit zu iiberdenken.

Denke daran, dass dein Leben kurz ist; so erwirbst du dir ein weises Herz (Denken).

Ps 90,10-12: Die Tage unserer Jahre, sie belaufen sich auf siebzig Jahre, und wenn in Stirke, achtzig Jahre, und ihr
Stolz war Miihe und Beschwerde, denn schnell eilten sie voriiber, und wir flogen davon. 11 Wer erkennt die Stirke
deines Zorns und, in gebiihrender Furcht vor dir, deinen Grimm? 12 Unsere Tage zu zdhlen, lehre uns recht, sodass wir
ein weises Herz gewinnen!

— Trauer beim Tod von einem geliebten Menschen bringt uns in eine Verfassung, sodass Gott in uns Heiligung
bewirken kann. Wenn Menschen mit dem Tod konfrontiert werden, sind sie offener fiir geistliche Belehrung.

Besser Betriibt-Sein als Lachen V. 3.4

3 Besser Betriibt-Sein als Lachen, denn bei Ubel des Angesichts ist es dem Herzen wohl. 4 Das Herz von Weisen
ist im Trauerhaus, aber das Herz von Toren im Freude-Haus.

Herz = Denken.

Oberflachliches Lachen — im Kontrast zu Nachdenklichkeit.

Jak 4,9; 5,1.

Freude ist gut, aber eine Freude vor Gott und in Christus, das soll uns bestimmen, — nicht ein oberflachliches Lustigsein

wie die Toren.
4 Das Herz von Weisen ist im Trauerhaus, aber das Herz von Toren im Freude-Haus.

Besser traurig und weise als lustig und toricht .

Ins Haus der Freude, dorthin geht der Zug des Herzens der Toren, dort fiihlen sie sich heimisch.

Freudenhaus = wo alle Tage Feste sind oder wo gerade jetzt in Freude geschwelgt wird.

Heilige gehen vielmehr ins Trauerhaus. Sie haben oft auch Grund traurig zu sein, wegen des Ubels um sie herum.

Mt 5,4: Selig die Trauernden — Kontrast Lk 6,25

31



Besser das ernste Schelten des Weisen anhoren als den lustigen Gesang des Toren V. 5.6

5 Besser das Schelten eines Weisen horen als dem Singen eines Toren zuhoren; 6 denn wie Dornengeknatter
unter dem Topf, so ist das Lachen des Toren. — Auch das ist Nichtigkeit.

Es gibt heilsame Schelte, es gibt nachdriickliches Warnen zum Guten.

Der Tor will immerwéhrende Belustigung, andere belustigen und belustigt werden. Er kennt nicht die tiefe Freude. Die

Heiligen sollen solchen Neigungen nicht nachgeben.

Geknister: ein lautes, kurzlebiges Feuer, so ist das Lachen des Toren. Hell aufloderndes, schnell verhauchendes Feuer:

Der Gesang der Toren ist wenn nicht unsittlich, doch geistig hohl, sinnlos, zligellos und inhaltlos.

Innerliche Zerknirschtheit/Erniedrigung kommt vor Erhohung.

Der Weise und die Bestechung V. 7

Nach Delitzsch fehlt hier ein Satz:

Z.B.:
7 Fiirwahr, erpresstes Gut macht den Weisen zum Unsinnigen; und Bestechungsgeschenk richtet den Herzsinn
zugrunde.

Die Macht des Geldes. Auch Weise lassen sich vom Geld verfiihren, sodass sie andere ungerecht behandeln, des

eigenen Vorteils wegen. So werden Weise unsinnig/téricht und erpressen andere.

Es lassen sich Weise (leider) auch bestechen. Geld verdndert das Denken (Herzsinn).

Erpressung: Jak 5,1-5

Man kann weise anfangen und toricht enden, wie V. 7 zeigt.

Besser das Ende als der Anfang V. 8-10

8 Besser der Ausgang (das Ende) einer Sache als ihr Anfang. Besser langmiitigen Geistes als hoch[miitig]len
Geistes.

9 Sei nicht eilig (liberstiirze nicht) in deinem Geist, verdrieBlich/unwillig zu werden, denn VerdrieBlichkeit/Unwille
ruht in der Brust der Toren.

10 Sag nicht: ,,Wie kommt es, dass die friiheren Tage (0. Zeiten) besser waren als die jetzigen?“, denn nicht aus
Weisheit fragst du das.

V. 9 fiihrt V. 8b weiter aus. Daher gehort 8a als erster Teil zum Ganzen Abschnitt V. 8-9.
Wer auf das Ende einer Sache warten will, braucht Geduld. Der geduldig wartende Weise wird seine VerdrieBlichkeit
abtun und eben warten und warten.

Besser das Ende: V. 8A
8 Besser der Ausgang (das Ende) einer Sache als ihr Anfang.
Ps 37,35.36: boses Ende; Heb 6,8
Ps 37,37: gute Ende
Dabher: Richtet nicht vor der Zeit! (1Kor 4,5)
Daher: Abwarten, schauen, was herauskommt. Guter Beginn sagt noch nichts aus. — Dieses Motto fiihrt zu
Besonnenheit und Geduld (Langmut).

Daher Abwarten! V. 8M
Besser langmiitigen Geistes als hoch[miitiglen Geistes.

Wortl.: Besser ein langer Atem als ein hoher Atem.
Besser geduldig als hochmiitig.

Der hochmiitige Tor sagt von Vornherein ,,Da wird nichts draus. Ich weil3 das. Ich sehe das schon kommen.“ Er wartet
nicht auf das Ende. (oder: ,,Der wird sich nie bessern. Oder umgekehrt ,,Das ist super und wird so bleiben.*)

Der Langmiitige hat Ausharren gelernt, Warten. — in beiden Féllen: bei gutem Start und bei schlechtem Start.

Der Hochmiitige ist unrealistisch, er meint, er wisse das Ende schon im Voraus — bis seine Torheit offenbar wird.

Del.: Der Hochmiitige (eigtl.: hohen Geistes Seiende) meint, es miisse alles ihm augenblicklich nach Wunsch zu
Diensten sein, und bemisst was andere leisten sollten nach seinem unrealistischen Selbstgefiihl.

Hoch im Geist = er stellt sich im Denken tiber die anderen.

Daher: nichts (berstiirzen, nicht unwillig werden, sondern zurlickhaltend bleiben! V. 9

9 Sei nicht eilig (liberstiirze nicht) in deinem Geist, verdrieBlich/unwillig zu werden, denn VerdrieBlichkeit/Unwille
ruht in der Brust der Toren.

Spr 29,11: All seinen Geist schiittet der Tor aus, aber der Weise hélt ihn beschwichtigend zurtick.

32



V. 9: Del.:

In V. 9 warnt Salomo vor diesem Hochmut, welcher, wenn nicht alles sofort nach seinen Gedanken geht, in
leidenschaftliche Erregung gerit und unbesonnen urteilt oder auch mit plumper Hand vorzeitig eingreift.

Der hochmiitig Aufbrausende und Herausplatzende stellt sich also den Toren gleich. In der Tat ist es eine Torheit, sich
von Widerwirtigkeiten zu Arger fortreiBen zu lassen, welcher die Heiterkeit der Seele triibt, die Besonnenheit des
Urteils raubt und die Gesundheit untergrabt, statt sich mit Gleichmut (d.h. ohne stiirmische Bewegung und
Gleichgewichtsstorung der Seele) iiber allen Widerwértigkeiten zu behaupten.

— Zorn darf nicht schnell losgelassen werden. Wer zornig ist, gehe in die Stelle vor Gott, kithle ab und dann handle er
aus Uberlegung heraus!

Und: Keine Nostalgie. V. 10
10 Sag nicht: ,,Wie kommt es, dass die friiheren Tage (0. Zeiten) besser waren als die jetzigen?“, denn nicht aus
Weisheit fragst du das.
Die ,,gute alte Zeit*“: Wer so redet, redet nicht weise.
In Wahrheit hat jede Zeit ihre Licht- und ihre Schattenseiten (TJ: auch jeder Ort). Wer so redet, offenbart Mangel an
Verstindnis der Zeichen der Zeit und der Wege Gottes.
Die ,,gute alte Zeit* war nicht besser. Es ist Selbsttiuschung und Einseitigkeit, die Gegenwart schwarz und die
Vergangenheit rosig anzusehen.

Besser Weisheit als irdischer Gewinn V. 11.12

Weisheit in Verbindung mit Vermogen ist gut,
Weisheit an sich ist besser als jegliches Geld und Besitztum.

11 Gut ist Weisheit in Verbindung mit Erbbesitz, und ein Vorteil fiir die, die die Sonne sehen (d. h.: fiir die
Menschen);

12 denn ,,im Schatten“ (d. h.: geschiitzt/bewahrt) ist, wer Weisheit hat, [und] ,,im Schatten [ist], wer Geld hat;
aber der Vorteil der Erkenntnis ist dieser, dass die Weisheit ihren Besitzer am Leben erhalit.
Die Weisheit erhilt denjenigen, der Weisheit besitzt, am Leben. Dann kann man aber vom Geld eben nicht sagen, denn
Geld erhélt denjenigen, der Geld besitzt, nicht am Leben.
(H&ufig hat das Geld geradezu eine gegenteilige Wirkung: es zerstort.)
Der Schutz, den das Geld gewéhrt, ist eine unsichere Sache (1Tim 6,17).

— Die wichtigste Erkenntnis und Weisheit ist die, dass Jesus, der Gesalbte, der Sohn Gottes, unser Heil ist. 1Kor 1,30.
Joh 17,3: Das ist das ewige Leben: Gott und Jesus, den Gesalbten, erkennen.

Das Ergebnis V. 13.14

13 Sieh das Werk Gottes an!
Das Ergebnis ist: Nur derjenige, der alles, was Gott schickt, aus seiner Hand annimmt, kann in diesem Leben unter der
Sonne froh werden.
Es ist weise, sich unter der Fiigung Gottes zu beugen.
denn
V. 13 M: Wer kann gerade machen, was er gekriimmt hat?
Wenn wir uns demiitigen unter Gottes Hand, dann findet unser Herz Ruhe in Gott.
Nehmen wir das Gliick aus seiner Hand, so wollen wir auch das Ungliick aus seiner Hand nehmen (Hi 2,10).
14 Am Tag des Guten sei im Guten und am Tag des Ubels sieh zu. Auch diesen hat Gott gemacht, ebenso wie
jenen, in der Absicht, dass der Mensch nach sich nichts findet.
Gott hat es dem Menschen verwehrt, zu wissen, was nach ihm sein wird. Das ist eine gniddige Vorkehrung des
Schopfers, denn wir ertriigen das Wissen um das, was morgen sein wird, nicht.
Danken wir Gott, dass wir es nicht wissen, wenn morgen unsere letzte Stunde schlagen soll!
Wir konnen das nicht ergriinden, was nach uns kommen wird.

Vgl. Pred 9,12: denn auch kennt der Mensch seine Zeit nicht.

Da wir weder Wissen noch Macht {iber kommende Ereignisse haben, sollen wir uns von dem abhidngig machen, der
alles regiert.

Sich in blindem Vertrauen auf IHN zu werfen, das ist der Schliissel zum Gliick in dieser nichtigen Schépfung.

33



Ziel ist die Ermahnung zu gottesfiirchtiger Freude innerhalb der engen Schranken dieses Lebens, das von Gott aus in
gute und bose Tage eingeteilt ist und das schlieBlich in die Finsternis des Todes miindet.

Aber auch diese Freude selbst wird beschriankt, indem ihr der tiefe Ernst des Sterbe-Moments beigemischt ist; und
Kummer wird fiir sittlich besser erklart als Lachen.

7,15-18: Der Prediger warnt vor einem extremen Verhalten zum Guten wie zum
Bosen.

15 Allerlei habe ich gesehen in den Tagen meiner Nichtigkeit:
Da ist ein Gerechter, der bei seiner Gerechtigkeit umkommt,
und da ist ein Ehrfurchtsloser, der bei seiner Bosheit seine Tage verlangert.

16 Sei nicht [so] sehr gerecht und erzeige dich nicht [so] iibermaRig weise: Warum willst du dich ruinieren?
d. h.: nicht gerecht in deinen Augen
und: nicht weise in deinen Augen
Hier ist nicht die Glaubensgerechtigkeit gemeint, auch nicht die Gerechtigkeit im praktischen Christenleben, denn diese
kennt keine Steigerung, keine Grade.
Entweder ist man gerecht oder nicht, entweder lebt man gerecht oder nicht.

BP: Salomo hat festgestellt, dass ein Gerechter bei all seiner Gerechtigkeit umkommt, wéhrend der Gottlose in seiner
Bosheit frohlich weiterlebt und alt wird. Solches l4sst Gott geschehen, ,, wegen der Menschenkinder ..., damit Gott sie
priife” (Pred 3,18; siche Auslegung dort). Diese Beobachtung wird Salomo zum Anlass einer doppelten Warnung:
Wenn

du dich fiir noch so gerecht hiltst und dich noch so weise gebardest, so

wirst du doch dem Verderben nicht entrinnen. Wenn Leute hinweggerafft

werden, die zu Recht gerecht heilen (V. 15), welchen Grund hat dann

der Selbstgerechte, sich sicher zu wéhnen? Wenn jene, auf die der Turm

in Siloam fiel und sie erschlug, keine gréferen Siinder waren als andere,

sondern an ihrem Tag umkamen, wie ein jedes Kind Adams an seinem

Tag in seinen Siinden umkommen muss, dann sind wir gut beraten, wenn

wir Bufle tun iiber unsere verborgenen Siinden, um nicht im Gericht Gottes

zu verderben (Lk 13,1-5).

17 Sei nicht [so] sehr ehrfurchtslos und sei kein Tor: Warum willst du sterben, ehe deine Zeit da ist?
Gegenteil: nicht

»Sei nicht sehr ehrfurchtslos/gottlos*:
Und wenn die Gottlosen sehen, dass da Leute
sind, die Gott versucht haben und entkommen sind (Mal 3,15), dann sollen
sie deswegen nicht meinen, es sei ja dann nur klug, seinen bésen
Neigungen und verderblichen Liisten die Ziigel zu schieflen; von einem
gerechten Gericht konne doch nicht die Rede sein, wenn die Gotteslasterer
sich in Seide kleiden und die Biier in Lumpen gehen. Das
meinte offensichtlich Oscar Wilde:
,Jede Versuchung ist dazu da, dass man ihr nachgibt, denn wer weil3,
ob sie sich ein zweites Mal einstellt?*
Doch, es wird ein Gericht sein; und wenn du draufloslebst, als ob kein
Richter und kein kommendes Gericht wire, wirst du nur dich selbst vor
der Zeit umbringen. Schau den Saufer an, den Hurer und den Spieler!
Willst du ein Wrack werden wie er und friihzeitig einbrechen und vor der
Zeit dahinfahren?
»Warum willst du sterben, ehe deine Zeit da ist?“: Unsere Lebensspanne
ist von Gott verordnet (Hi 14,5). Wir konnen sie durch Sorgen
nicht verldngern (Mt 6,27). Und doch sagt uns 2Mo 20,12, dass wir lange
im Lande leben werden, wenn wir Vater und Mutter ehren, und verheif3t
uns Spr 3,1-2, dass der Gehorsam gegentiiber Gottes Geboten unser
Leben verldngert. Und hier vernehmen wir, dass wir unser Leben verkiirzen,
wenn wir allzu gottlos sind. Wie ldsst sich diese widerspriichlich
scheinende Aussage erkliaren? Gott verordnet in seiner Gnade unser

34



Leben und verkiirzt im Vorauswissen um unsere Gottlosigkeit dessen

Liange. Sterben wir frither als wir miissten, dann haben wir das selbst verschuldet.

(Nicht im deterministischen Sinne! denn man kann ,,seine Tage verldngern ,, durch Gutestun, 2Mo 20,12 — damit deine
Tage lange wihren)

Leben wir lange, dann verdanken wir es seiner Gnade.

18 Es ist gut, dass du an diesem
Es ist nur gut fiir dich, dass du ,,an diesem festhiltst*, ndmlich am Rat von V. 17
festhéltst und auch von jenem deine Hand nicht ablasst;
Lass die Ziigel nicht schieBen und stiirze dich nicht kopflos in die Siinde. Und es ist gut fiir dich, dass du ,,auch
von jenem
ndmlich vom Rat von V. 16:
deine Hand nicht abziehst®,
Sei nicht selbstgerecht und halte dich nicht fiir so weise;

Ja, der Gottesfiirchtige entgeht dem allen.

Der Gottesfiirchtige weifl den Gefahren der Extreme zu entgehen.

Er entgeht dem vorzeitigen Tod (als Gottesgericht)

Fiirchte Gott, dann wirst du dich weder am ersten noch am zweiten Rat versiindigen, und du wirst nicht

umkommen, sondern leben.

Fiirchtest du namlich Gott, kannst du weder selbstgerecht noch {ibermiitig werden, sondern wirst erkennen, dass Gott
allein gerecht ist und dass er ein Récher unserer Missetaten ist

es seidenn, wir finden durch Bufle und Glauben Vergebung bei ihm.

Kommentare zu Pred 7,16:

Del.: Kohelet wendet sich gegen die beiden Extreme von Gerechtigkeit / Weisheit und Frevelhaftigkeit / Torheit (Pred 7,16.17), die ja doch keinen Vorteil
(7,15) bringen, sondern den Untergang zur Folge haben. Indem der Prediger beide Extreme verwirft, ruft er nicht zu einem goldenen Mittelweg auf, sondern
verwirft das Ganze. Indem er dazu auffordert, an beiden aneinander ausschlieBenden Extremen festzuhalten (Pred 7,18), ruft er nicht zum Mittelmaf auf,
sondern zeigt die Nutzlosigkeit eines jeden einzelnen.

Seine Lebensalternative: die Gottesfurcht (Pred 7,18b; Pred 5,6b).

Diese Verse gehoren zu den Kernaussagen des Predigers, die den negativen Hohepunkt von Kohelets Weisheitskritik bilden, wie sich an der Du-Anrede und am
Imperativ zeigt.

Wer diese Verse als Einzelverse isoliert, um 7,16 als Ratschlag auf das eigene Leben ein zu eins als ethische Anweisung {ibertragen will, bekommt Probleme.
Zurecht, denn die Bibel ist dafiir nicht gedacht.

7,16: (AYB 18c):

In der chiastischen Struktur der Verse 16—17 steht ,,sei nicht gerecht im Gegensatz zu ,,sei kein Narr®, wihrend ,,spiele dich nicht als weise auf™ im Gegensatz zu
,.sei nicht gottlos™ steht. Dies deutet darauf hin, dass die hier verwendeten Begriffe nicht als moralische Kategorien gedacht sind (siche Loader, Polar Structures, S.
47-48). Das heifit, der Gerechte ist das Gegenteil des Narren; ,,weise sein ist das Gegenteil von ,,gottlos sein®. Gerechtigkeit ist Weisheit, Gottlosigkeit ist Torheit.
Es scheint daher klar, dass der Autor den Ausdruck 'al-t€hi saddiq aus poetischen Griinden gewahlt hat — um ’al-t€hi sakal auszugleichen. Der Ausdruck bedeutet
dasselbe wie "al-tistaddiq ,,stelle dich nicht als gerecht dar. Vergleiche Sir 7,5, wo 'l tstdyq bedeutet ,,stelle dich nicht als gerecht dar* = stelle deine Gerechtigkeit
nicht zur Schau*.

sich sehr/iibertrieben weise zeigen. Das hebriische hithakkam bedeutet entweder ,,weise handeln“ (2. Mose 1,10) oder ,,weise werden® (Sir 6,32; 38,24; b. Ber.
63b; B. Bat. 25b). Das Problem hier scheint iibertriebene Weisheit zu sein, wie in 2,15. Das Verb deutet nicht auf Vortduschung hin. Die Hithpael-Form von hkm im
klassischen Hebréisch bedeutet nie ,,vorgeben, weise zu sein“ oder ,,sich selbst fiir weise halten®.

Diese Warnung folgt unmittelbar auf die Feststellung, dass die Gerechten keine besonderen Gunstbeweise erhalten. Daher stellt sich die Frage, warum man sich
tiberhaupt bemiihen sollte, sie zu erlangen?

7,19-22: Weisheit ist ein machtiger Schutz. Es gibt keinen Gerechten, der nicht
sundigt.

19 Die Weisheit leistet den Weisen kréaftige Hilfe, mehr als die zehn Machthaber, die in der Stadt sind,

20 denn es ist kein Mensch im Lande, der so ,,gerecht” wére, dass er nur Gutes tate (d. h.: fortwahrend nur Gutes
tate) und nicht siindigte.

Kein Mensch kann NUR Gutes tun, also siindlos leben (auBler Jesus, der Gesalbte)

1Kén 8,46: denn es gibt keinen Menschen, der nicht siindigt

Ps 14,2-3

Rom 3,10-12
21 Auch richte nicht dein Herz auf all die Worte, die man redet, damit du nicht horst, wie dein Knecht dir flucht;
22 denn sogar viele Male, dein Herz weiB es, hast auch du anderen geflucht.

Du sollst nicht iiberall hinhdren, um nicht Schlimmes iiber dich selbst zu héren — auch du selber hast ja oft nicht

glimpflicher dich iiber Andere ausgesprochen.

35



V. 21: Es ist gut, nicht alles zu héren. Lerne zu iiberhoren!
Antworte nicht immer. Gib nicht zu allem deinen Kommentar.
Ps 38,14: Doch ich, wie ein Tauber, hére nicht, bin wie ein Stummer, der seinen Mund nicht aufiut.

7,23-29: Erfahrungen des Predigers auf der Suche nach Weisheit

Weisheit erscheint anfangs unerreichbar. 7,23-25
23 Dieses alles versuchte ich in der Weisheit. Ich sagte: ,,Ich will weise werden®, aber sie blieb mir fern. 24 Ferne
blieb das, was war, und tief, tief! Wer kann es erreichen?
Weisheit erscheint dem Salomo unerreichbar.
Der weise Salomo sagt, er will weise werden. Das ist Weisheit. Der Weise weil3, dass er sehr wenig weise ist. Er will
weise werden. Er weill um seine Abhéngigkeit von Gott.

25 Ich, fir mich, machte mich daran, mitsamt meinem Herzen, Weisheit und richtiges Urteil zu erkennen und zu
erkunden und zu suchen, und Ehrfurchtslosigkeit als eine Torheit zu erkennen und die Narrheit als eine Tollheit.

Es braucht also Fleif3. Salomo machte sich daran, er raffte sich auf.

Die Gefahr der unweisen Frau 7,26
26 Und da finde ich, fiir mich, bitterer als den Tod, die Frau: Sie ist eine Schlinge und ihr Herz ist ein Fangnetz,
ihre Hande sind Fesseln.
Nichts hat er in seinem Streben nach Weisheit und seiner Beobachtung des Unterschieds von Weisheit und Torheit
gefahrlicher gefunden als die Schlingen der verfiihrerischen Frau.
Wer vor Gott als gut besteht, wird ihr entrinnen; der Siinder aber wird durch sie gefangen.
Wer sich hiitet, wer gehorcht, wer zu Gott flieht, sich bei Gott birgt, dem wird Gott helfen, schiitzen.

Der Prediger fand einen (treuen/weisen) Mann (— nicht Frau). 7,27.28
27 Sieh, dieses fand ich, sagt der Prediger, indem ich eines zum anderen fiigte, um zu einem richtigen Urteil zu
gelangen:

28 Was meine Seele fortwahrend suchte und nicht fand: Einen Mann fand ich aus Tausenden, aber eine Frau unter
diesen allen fand ich nicht.

Vielleicht meint er damit sich selbst. (Er redet demiitig.) Er war der Weiseste. Er hatte 1000 Frauen. Einen weisen
Mann fand er nicht, nicht einen. Er selbst aber war ein solcher.

Die Menschen sind auf raffinierte Nebenwege geraten. 7,29

29 Allein - sieh! — dieses fand ich: Gott hat den Menschen recht gemacht;
Der Mensch, wie er aus des Schopfers Hand hervorging, befand sich noch nicht in dem Stande sittlicher
Entschiedenheit, aber auch nicht in dem Stande von Indifferenz zwischem Gutem und Bésem: er war nicht weder gut
noch bose, sondern er war recht/gerecht.

sie aber suchten viele Auskliigelungen.

8,1-4: Weises Verhalten des Menschen, wenn er einen despotischen,
bedriickenden Kdénig hat

8,1 Wer ist wie der Weise? Und wer versteht es, eine Sache zu deuten? Die Weisheit des Menschen wird sein
Angesicht erhellen, und die Harte seines Angesichts wird sich andern.

Nur das Wort des Konigs ist absolut souverin.

2 Ich sage: Achte auf den Mund des Konigs, und zwar wegen des Eides Gottes.
d. h.: wegen des Treueeides, den er dem Konig vor Gott geschworen hat.
Wie der Weise die Menschen durchschaut, so lehrt ihn die Weisheit auch Gehorsam gegen den Konig, dem er Treue
geschworen hat.
3 Sei nicht voreilig, von ihm wegzugehen. Lass dich nicht ein in eine ilible Sache, denn er kann alles tun, was ihm
beliebt; 4 hat doch das Wort des Kénigs Macht, und wer kénnte zu ihm sagen: ,,Was tust du?“
Der Weise: Was soll er tun, wenn der Konig ein eigenwilliger Despot ist? Was ist in solch einem Fall weise?
Unter dem Druck eines Despoten lehrt ihn Weisheit, stille zu bleiben und zu harren auf den Zeitpunkt, bis Gott als
Richter eingreifen wird.

36



8,5-9: Weisheit lehrt, die rechte Zeit zu nutzen und in rechter Art vorzugehen.

5 Wer das Gebot hilt, dem wird nichts Ubles widerfahren; und das Herz des Weisen weiR um die Zeit
Ein Weiser weill, wann es dran ist, etwas zu sagen.
Der Weise weil} auch, dass alles seine Zeit braucht; er weill auch, dass man oft warten muss auf die Fiihrung Gottes.
Er kann daher geduldig warten auf die rechte Zeit. V. SE.
1Chr 12,33 (32):,,Und von den Séhnen Issaschars: [Mdnner,] die sich auf die Zeiten verstanden, um zu wissen, was
Israel [jeweils] zu tun hatte: ihre Hdupter, 200. Und alle ihre Briider [horten] auf ihren Mund.
d. h.: die die Féhigkeit besallen, die jeweiligen Zeitverhdltnisse richtig zu beurteilen (und dementsprechend Rat zu
geben).

und die rechte Art —
Ein Weiser weil}, wie er etwas zu sagen hat.

6 denn fiir jede Sache gibt es eine Zeit und eine rechte Art.
Z. B. wenn man mit einem Vorgesetzten reden muss.

Denn das Bose des Menschen ist groB tiber ihm;
7 er ist ja ohne Kenntnis von dem, was geschehen wird. Wer sollte ihm denn kundtun, wie es sein wird?
Niemand. Nur Gott konnte es. Er tut es aber meistens nicht.

8 Keinen Menschen gibt es, der Macht hat iiber den Wind (Geist), den Wind (Geist) zuriickzuhalten; und keinen,
der Macht hat lGiber den Tag des Todes.

Des eigenen oder des anderen.
Der Weise weill nicht wann er stirbt, aber er weil3, dass es einen Todestag (V. 8) gibt, und er richtet sich nach diesem
Wissen.
Und im Krieg gibt es keine Entlassung,
Der Soldat kann nicht entlassen werden im Krieg.
Er weil} nicht, wann er aus dem Heer entlassen wird, d. h., wann der Krieg zu Ende ist.
und Ehrfurchtslosigkeit (Frevel) rettet den nicht, der sie (ihn) libt.

9 Das alles sah ich, und zwar, indem ich mein Herz auf alles Tun richtete, das unter der Sonne getan wird, zu der
Zeit, da der Mensch liber den Menschen Macht ausiibt — diesem zum Schaden.

8,10-14 Bosewichte tun, was sie wollen. Aber Gott wird die Seinen beschiitzen.

10 Und dann sah ich Ehrfurchtslose, die begraben wurden; und sie gingen zur Ruhe ein. Diejenigen aber, die
rechtschaffen gehandelt hatten, mussten von der heiligen Statte weggehen und wurden in der Stadt vergessen.

In Zeiten despotischer / tyrannischer Herrschaft kommt es vor, dass Gottlose wiirdig begraben, Rechtschaffene aber
vertrieben und vergessen werden.

Parallele: Lk 16,22.

Unlogik in der diesseitigen Bestrafung der Bosen

Auch das ist Nichtigkeit:

11 dass das Strafurteil lGiber die bése Tat nicht schnell vollzogen wird; darum wird das Herz der Menschens6hne in
ihnen voll, Béses zu tun;

12 dass der Siinder hundertfach Boses tut und seine Tage verlangert!,
Zwei Dinge, die unlogisch erscheinen, vom Diesseits aus betrachtet.

V. 11: Boses soll schnell nach der Tat gerichtet werden, nicht erst nach Jahren Gefiangniszeit. — Grund: Das Gewissen
und Denken ist noch frisch in den Gedanken der Menschen. Auch ist bei frischer Tat die Chance auf Einsicht des
Ubertreters eher da. Je mehr Zeit vergeht, desto mehr schwindet das Empfinden iiber die Schuld. Der Mensch tendiert
dahin, Unangenehmes zu vergessen.
AuBerdem: Wenn der Siinder nicht schnell bestraft wird, wird er dazu ermutigt, in der Zwischenzeit weiterhin Ubles zu
tun: V. 11E.
Wenn die Todesstrafe fiir eine klar bewiesene iible Tat lange hinausgezdgert wird, schwicht man den
Abschreckungsmoment fiir die Menschen.

12 dass der Siinder hundertfach Boses tut und seine Tage verlangert!,
unlogisch erscheinen, vom Diesseits aus betrachtet.

37



Ein Blick auf die jenseitige Bestrafung
wenn ich, fiir mich, auch weiB, dass den Gottesfiirchtigen Gutes zuteil werden wird, denen, die sich vor seinem
Angesicht fiirchten;

Wann? Spétestens dann, wenn Gott alle Taten ins Gericht bringen wird. (Pred 12,14).
13 aber dem Ehrfurchtslosen wird es nicht gut ergehen, und er wird nicht die Tage — dem Schatten gleich —
verlangern, er, der sich vor dem Angesicht Gottes nicht fiirchtet.

Spétestens vor dem Gericht Gottes. Der Gerechte wird sein Losteil empfangen. Der Ungerechte seine Strafe.

Unlogik in der diesseitigen Belohnung der Gerechten

14 Es gibt eine Nichtigkeit, die auf der Erde (o.: im Lande) getan wird:

dass es Gerechte gibt, denen es gemaR dem Tun der Ehrfurchtslosen ergeht,

und dass es Ehrfurchtslose gibt, denen es gemaR dem Tun der Gerechten ergeht.

Ich sage, dass auch das Nichtigkeit ist.
Gottes Urteil ldsst auf sich warten, um so geflissentlicher geben sich die Menschen dem Bosen hin; Gott ist gerecht,
aber in Widerspruch mit seiner Gerechtigkeit geht es hienieden den Gerechten wie den Gottlosen und den Gottlosen wie
den Gerechten.
(d. h.: hier ist von menschlicher Ungerechtigkeit die -rede, nicht von gottlicher! TJ)
1Tim 5,25f.

8,15: Viertes Fazit: Essen und trinken und sich freuen, das moge den
Menschen begleiten in seinem Muhen.

15 Und ich, fiir mich, preise die Freude: dass es fiir den Menschen nichts Besseres gibt unter der Sonne, als zu
essen und zu trinken und sich zu freuen. Und das moége ihn begleiten in seinem Miihen, die Tage seines Lebens
hindurch, die Gott ihm unter der Sonne gibt.
Angesichts dieser Nichtigkeiten ist es fiir den Menschen das Beste, zu essen und zu trinken und sich zu freuen, so wie
es seine Miihsal wiahrend der von Gott beschiedenen Lebensdauer zulésst.

Das ruhelose Treiben im diesseitigen Leben fiihrt doch zu nichts, alles Sich Bemiihen, das Walten Gottes zu begreifen,
ist vergeblich.
Man wird es nie wirklich begreifen.

5.Teil: 8,16- 9,10: Weitere Erfahrungen und Erkenntnisse uber
Weisheit

8,16.17: Der Weise ist sich seiner Abhangigkeit von Gott bewusst. Beim
Erkennen sind alle Menschen von Gott abhangig.

16 Als ich mein Herz darauf richtete, Weisheit zu erkennen und das Geschaft zu besehen, das im Lande geschieht
— denn man sieht in seinen Augen keinen Schlaf, weder bei Tag noch bei Nacht —,

Hat jemand unter uns sich selbst beim Schlafen zugeschaut? Nein, denn ,,weder bei Tag noch bei Nacht sieht man
den Schlaf mit seinen Augen“. Wer hétte nicht schon versucht, sich selbst dabei zu beobachten, wie er aus dem
wachen Zustand in den Schlaf hiniibergleitet? Aber es gelingt uns nie. Kénnte Gott uns irgendwie deutlicher zeigen,
wie hilflose Kreaturen, wie schutzlos und wie ausgesetzt wir sind? Wir haben es nicht in der eigenen Hand,
einzuschlafen, auch nicht aufzuwachen. Will uns der Schopfer damit nicht zeigen, wie vollstdndig wir in seiner Hand,
wie vollstindig wir als sein Werk auf sein Wirken angewiesen sind? Das soll uns ein wenig bescheidener machen in
unserem Denken und Tun, sodass wir Salomo zustimmen:

17 da sah ich an allem Tun Gottes, dass der Mensch nicht imstande ist, das Werk zu ergriinden, das unter der
Sonne getan wird; wie sehr der Mensch sich auch abmiiht, zu suchen, aber er ergriindet es nicht. Und selbst wenn
der Weise sagt, er wiirde es erkennen: Es zu ergriinden, vermag er nicht.

Wer meint, er sei so weise, dass er es erkennen kdnne, beweist damit nur, dass er ein Tor ist.

9,1-6: Die Vorzuglichkeit der Weisheit und die Pflicht des Menschen

Man soll die Kiirze des Lebens bedenken und die Tatsache, dass wir die Zukunft nicht kennen. Die Gerechten und
Weisen sind in Gottes Hand. Der Mensch weil3 nichts iiber die Zukunft.

38



Denn bei niherer Betrachtung zeigt sich, dass auch die Gerechten mit all ihrem Tun von Gott abhédngig sind, und dass
iiberhaupt der Mensch in nichts (auch in Liebes- und Hassgefiihl) Herr seiner selbst ist.

1 Ja, all dies gab ich in mein Herz, und zwar, um es alles priifend zu erforschen: Die Gerechten und die Weisen
und ihre Taten sind in der Hand Gottes. Sei es Liebe, sei es Hass, nichts davon weil der Mensch; alles liegt
verborgen vor ihnen.

Das Schlimmste von allem: Gerechte wie Ungerechte haben das gleiche Los: sie sterben. Dieses Wissen, dass wir ja
ohnehin alle sterben miissen, treibt die Menschen dazu an, das Leben in boser und ,,unsinniger* Weise auszureizen.

2 Alles ist so, wie es allen Menschen geschieht: Einerlei Geschick trifft den Gerechten und den Frevlern, den
Guten und Reinen und den Unreinen, und den, der Schlachtopfer opfert, und den, der nicht Schlachtopfer opfert.
Wie der Gute, so der Siinder — der, der schwort, wie der, der den Eid scheut.

In mancherlei Hinsicht ergeht es ,,den Gerechten und den Frevlern* gleich. Beide kennen Miihsal, Krankheit, Alter
und Tod (siehe Hi 9,22), beide kennen zeitliche Wohlfahrt. Der gottesfiirchtige Salomo war reich, ebenso der gottlose
Perserkonig Ahasveros. Der gerechte Hiob musste vieles erleiden, ebenso der hochmiitige Konig Ussija (2Chr 26,16—
21).
., ... s ist kein Unterschied, denn alle haben gesiindigt“ (Rom 3,22.23);
und darum wartet auf alle das gleiche Ende; denn ,, der Lohn der Siinde ist der Tod** (R6m 6,23).
Es ist aber auch ,, kein Unterschied ..., denn derselbe Herr von allen ist reich fiir alle, die ihn anrufen; »denn jeder, der
irgend den Namen des HERRN anruft, wird errettet werden<* (Rém 10,12.13).

3 Das ist ein Ubel bei allem, was getan wird unter der Sonne: dass einerlei Geschick allen zuteil wird.

Und auch ist das Herz der Menschenso6hne voll des Bésen, und Unsinnigkeit ist in ihrem Herzen wahrend ihres
Lebens; und danach geht’s zu den Toten.

,»und danach geht es zu den Toten*: Dieses ,,und* ist zu betonen. Wohl sieht es fiir unsere Augen so aus, als sei das
Geschick der Gerechten und der Gottlosen einerlei — aber der Tod, der wohl der groe Gleichmacher ist, ist auch der
groBBe Scheider:
die einen gehen ein in die Freude ihres Herrn, die anderen werden, an Handen und Fiilen gebunden, in die dullerste
Finsternis geworfen (Mt 25,21; 22,13).

4 Ja, wer mit allen Lebenden verbunden ist, fiir den gibt es Hoffnung;
Das Leben unter der Sonne hat diesen einen Sinn: dass wir in ihm den Urheber unseres Daseins und unseres Heils
finden. Solange wir noch leben, solange es ,, heute *“ heidit (Hebr 3,13), ,, gibt es Hoffnung ““, Hoffnung des ewigen
Lebens (Tit 1,2) und Hoffnung der Herrlichkeit (Kol 1,27). Diese zu finden, ist das Ziel und der Sinn unseres sonst
eitlen Lebens.

denn selbst ein Hund, der lebt,
d. h.: ein Gassenkoter, dessen Fell von Lausen wimmelt ...

ist besser als der Lowe (der Kénig der Tiere), der tot ist.
Weil es noch Hoffnung gibt, ist der noch Lebende in jedem Fall besser dran als der schon Verstorbene; darum ist das
Teil jedes noch so armen Teufels unter der Sonne besser als das Los jedes Konigs im Totenreich.

5 Die Lebenden wissen ja, dass sie sterben werden, aber die Gestorbenen wissen tiberhaupt nichts,
Solange die Menschen wissen, ,,dass sie sterben werden®, ist noch Zeit, dass sie weise werden zur Seligkeit (2Tim
3,15). Die Toten haben kein solches Wissen mehr. Das heif3t natiirlich keinesfalls, dass sie ,,gar nichts* wissen, weil
sie aufgehort hétten zu existieren oder weil sie in einem dem Tod dhnlichen Seelenschlaf versunken waren.

und sie haben keinen Lohn mehr,
sie wissen, dass sie schuldig, wissen, dass sie verloren sind, wissen, dass Gott sie verdientermafen richten wird.

denn ihr Andenken wird vergessen.
Nicht nur ist ihr Lohn dahin, ,,ihr Andenken ist auch ,,vergessen*. Von ihrem eitlen Leben ist nichts mehr geblieben;
kein Mensch denkt an sie, keiner trauert mehr um sie

6 Auch ihr Lieben, auch ihr Hassen, auch ihr Eifern ist langst entschwunden. Und sie haben ewiglich kein Teil
mehr an allem, was getan wird unter der Sonne.

Sie haben auch keinen Anteil mehr an all den Geschiften, die, solange sie wéhrten, ihrem Leben wenigstens da und dort
kurze Freuden gewihrten. Threr harrt nur noch das ewige Gericht. Die angenehme Zeit (2Kor 6,2) ist fiir sie verstrichen,
und es bleibt nur noch ,, ein gewisses furchtvolles Erwarten des Gerichts“ (Hebr 10,26.27).

9,7-10: Funftes Fazit: Freue dich an dem, was Gott dir gibt, solange du lebst.
Nimm das Leben wahr, das Gott dir gibt.
7 Geh hin! Iss dein Brot mit Freude und trink mit gutem Herzsinn deinen Wein, denn langst hat Gott dein Tun
gebilligt!
Dieser Rat ist ein Zynismus, setzte er nicht voraus, dass wir angesichts der Vergénglichkeit unseres Lebens gelernt
haben, Gott zu fiirchten, und in dieser Gottesfurcht gelernt haben, dem zu glauben, der uns vom kommenden Gericht

befreit und uns aus dem Tod in das ewige Leben fiihrt (Joh 5,24). Haben wir aber die Gewissheit der Vergebung unserer
39



Schuld und rithmen wir uns der Hoffnung des ewigen Lebens und der Herrlichkeit, dann kénnen wir Salomos Rat
befolgen: Wir essen unser Brot und trinken unseren Wein mit frohem Herzen und danken dabei Gott, dem Vater, durch
den Sohn (Kol 3,17).

8 Zu aller Zeit seien deine Kleider weiB, und Salbél fehle nicht auf deinem Haupt!

9 Nimm das Leben wahr mit der Frau, die du liebst,
., Wer eine Frau gefunden, hat Gutes gefunden und hat Wohlgefallen erlangt von Jahweh* (Spr 18,22).
Und sollten wir diese gute Gabe des Schopfers, die Liebe zwischen Mann und Frau, nicht dankbar genieflen?

(Hier wird deutlich, dass Salomo mit seiner Aussage in 7,26 nicht sagen wollte, die Frau als solche sei bitterer als der
Tod. Denn wie hétte er sonst hier den Rat geben konnen, sich an der Frau zu erfreuen, die Gott ihm gegeben hat)

alle Tage deines nichtigen Lebens, das er dir gab unter der Sonne, alle deine nichtigen Tage hindurch; denn das
ist dein Teil im Leben und in deinem Miihen, worin du dich abmiihst unter der Sonne.

10 Alles, was deine Hand findet, es zu tun in deiner Kraft, das tu!,
Gott billigt es, dass der Mensch das diesseitige vergingliche Leben, so verbringt, dass er sich an den Gottesgaben
(essen, trinken, heiraten) erfreue und dass er sich gut kleide und schén mache (wenn er kann) und sich riistig ins Zeug
lege (kriftig schaffe, arbeite), ehe er in die Nacht des Hades/Scheol versinkt.

denn im Scheol, wohin du gehst, gibt es weder Schaffen noch Berechnen noch Erkenntnis noch Weisheit.
Vom irdischen Standpunkt aus betrachtet.

6.Teil: 9,11-11,8: Weiteres uber Weisheit und Torheit
9,11-12: Zeit und Geschick treffen alle Menschen und kommen unvermittelt.

11 Ferner sah ich unter der Sonne, dass nicht den LeichtfiiBigen der Lauf gehort und nicht den Helden der Krieg,
auch nicht den Weisen das Brot, auch nicht den Klugen der Reichtum, auch nicht den Verstédndigen die Gunst,

sondern Zeit und Geschick trifft sie alle;
Erfolg des Wirkens lésst sich nicht erzwingen. Auch wenn Menschen hochbegabt sind, heiflt das noch nicht, dass sie
erfolgreich sein werden. Es gibt vieles Unberechenbare im Leben, das schlieflich alles verhindern oder riickgéngig
machen kann. Erfolg und Gelingen kommen nicht von selbst. Sieg auch nicht.
Reichtum, Geld und Brot auch nicht.
Die Gunst der Menschen auch nicht.
,,Das Herz des Menschen erdenkt seinen Weg, aber der HERR lenkt seine Schritte “ (Spr 16,9).
Gehorte immer den Helden der Sieg, hitte David nie iiber Goliath, hitte Christus, ,, in Schwachheit gekreuzigt* (2Kor
13,4), nie {iber die Macht des Bosen siegen konnen. Nun aber ist ,, das Schwache Gottes stirker als die Menschen “
(1Kor 1,25).
Da mag einer im Lauf noch so schnell und im Krieg ein noch so groBBer Held sein — er hat sein Leben nicht in seiner
Hand. Der gleiche Josua, der vor Jericho, einer bis zum Himmel verriegelten Stadt, siegreich gewesen war, erlitt vor
dem kleinen Ai eine Niederlage. Der Weise verdankt nicht seiner Weisheit das Brot und der Verstiandige nicht seinem
Verstand den Reichtum.
Darum sage niemand:
., Meine Kraft und die Stirke meiner Hand hat mir dieses Vermégen verschafft! Sondern du sollst dich daran erinnern,
dass der HERR, dein Gott, es ist, der dir Kraft gibt, Vermégen zu schaffen” (5Mo 8,17.18).

12 denn auch kennt der Mensch seine Zeit nicht.

Wie die Fische, die gefangen werden im bésen Netz, und wie die Vogel, die gefangen werden im Klappnetz — wie

sie, so werden die Menschensohne verstrickt zur Zeit des Unheils, wenn es sie plétzlich tberfalit.
BP: Der Mensch sei dem Tier gleich (siehe 3,19). Er ist sterblich wie jenes, von der Macht des Schopfers abhingig,
dass dieser ihm das Leben gebe und erhalte. So sind denn hierin Tier und Mensch vom Schopfer gleich abhingig, und
hierin sind sich auch Gerechte und Gottlose gleich (V. 3). Der Tod ist in der Tat der groBe Nivellierer unter den
Menschen, und zwar ein unerbittlicher Abwartsnivellierer, der nicht mit sich reden ldsst. Herzlos wird jeder unter das
gleiche Joch gezwingt. Das ist bitter fiir den, der sich dagegen aufbdumt. Wer sich unter Gottes Macht und Hand
gedemiitigt hat, fiir den hat der Tod seine Bitterkeit verloren: Dem wird er zur Pforte zum Leben und zur Herrlichkeit.
Denn der Mensch muss sich erniedrigen, wenn er erhdht werden will (Lk 14,11). Wiirde er sich aber je erniedrigen,
wenn ihn der Tod und das Wissen um ihn nicht dazu nétigte?
Der Mensch weil} seine Zeit nicht; und doch will er sie in seiner Torheit nur zu gerne wissen (siche 7,14); denn er hasst
es, unwissend und damit machtlos zu sein. Gott aber hat ihn in der Unwissenheit belassen, und das nimmt der Weise an.
Dass das Ungliick den Menschen ,,plétzlich iiberféllt, ist nimlich eine gnddige Vorkehrung des Schopfers, denn
keiner von uns ertriige das Wissen um den Tag seines Endes. Ferner hat Gott uns iiber diesen einen Tag in

40



Unwissenheit belassen, damit wir allezeit bereit seien, unserem Gott zu begegnen. Was Augustinus einmal beziiglich
des Tages der Wiederkunft des Herrn sagte, gilt auch fiir unseren Todestag:

,, Gott hat diesen einen Tag verborgen, damit wir alle Tage wachen.

Wie gesegnet anders als alle anderen Menschen war unser Herr. Er wusste um seine Stunde (Joh 13,1), und nicht allein
um die Stunde, in der er diese Welt verlassen wiirde, sondern auch um den Weg, auf dem er dahingehen sollte (Lk 9,31;
Joh 18,4). Und dennoch ging er in erhabener Ruhe seinen Weg auf dieses furchtbare Ziel zu (Lk 9,51).

9,13-18: Weisheit ist besser als Macht und Vermogen

13 Auch dieses sah ich als Weisheit unter der Sonne, und es kam mir groR vor:
Die Geschichte von dem weisen Mann, dessen Weisheit in der Stadt nicht geschétzt wurde, obwohl er damit die ganze
Stadt rettete.
Vgl. den ,,armen‘ Menschen Jesus: er war sehr weise — und rettete die ganze Welt (potentiell), wurde aber nicht
geschitzt.

14 Eine kleine Stadt, und wenige Manner sind darin; gegen sie kommt ein groBer Kénig und umzingelt sie und
baut groRe Belagerungstiirme gegen sie. 15 Und er findet darin einen armen Mann, einen weisen; und der rettet
die Stadt durch seine Weisheit. Aber kein Mensch denkt an diesen armen Mann zuriick.

16 Und ich, fiir mich, sagte mir: Weisheit ist besser als Macht. Doch die Weisheit des Armen, die ist verachtet; und
seine Worte, auf die hért man nicht. 17 Worte von Weisen, in Ruhe gehort, sind mehr wert als das Geschrei eines
Herrschers unter Torichten.

18 Weisheit ist besser als Kriegsgerat; aber ein einziger Siinder kann viel Gutes zerstoren.
w»aber ein Siinder vernichtet viel Gutes*:
Die ganze Pracht der weiten Schépfung wurde durch eine Siinde eines einzigen Siinders verdorben. Adam riss mit
seiner Ubertretung die ganze Schopfung in die Verginglichkeit und in den Tod (Rém 5,12).
Ein Siinder, dessen Siinde man in Korinth nicht verurteilte, durchsiduerte die ganze Gemeinde (1Kor 5,6).
Dieser und der néachste Vers lehren mich, dass etwas, was uns als eine Kleinigkeit erscheinen mag, bei Gott ungeheuer
schwer wiegen kann. Er urteilt anders als wir. Soll uns das nicht zeigen, wie wenig verlédsslich unser Urteil ist, und will
uns das nicht Zuriickhaltung lehren vor zu schnellem und selbstsicherem Urteilen?

10,1-20: Beobachtungen, aus denen man Weisheit lernen kann (Das Verhaltnis
zwischen Regenten und Regierten)

1: Auch nur ein wenig Torheit ist folgenschwer.
1 Todbringende/Tote Fliegen machen das Ol des Salbenmischers stinkend und gérend; ein wenig Torheit ist
folgenschwerer als Weisheit und Ehre.
Ein Siinder geniigt, um viel Gutes zu vernichten. Ein einziger Siinder kann viel Gutes zerstoéren (Pred 9,18).
Je kostbarer etwas ist, desto stinkender macht ein wenig Unrat das Ganze. Wére der Mensch nicht zu solcher Wiirde
erschaffen worden, wire die Siinde nicht so tragisch und wére sein Fall nicht so erschiitternd gewesen.
Es mag einer einwenden, dass die Siinde Adams eine Kleinigkeit gewesen sei, eben wie eine kleine Fliege. Ja, wire
Stinde nicht ein Vergehen, das sich gegen Gott richtet, wire es nicht so groB.

2: Das Herz des Weisen und des Toren, wo liegt der Unterschied?

2 Das Herz des Weisen ist zu seiner Rechten, aber das Herz des Toren zu seiner Linken.
Ob einer ein Weiser oder ein Tor ist, zeigt sich daran, ob er auf sein Herz achthat oder nicht.
Der Weise nimmt das Herz in die rechte Hand, d. h., er gibt ihm groere Beachtung als allem anderen: ,, Behiite dein
Herz mehr als alles, was zu bewahren ist; denn von ihm aus sind die Ausgdinge des Lebens *“ (Spr 4,23). Der, der ein
reines Herz hat, ist gliickselig zu preisen (Mt 5,8).
Der Tor nimmt das Herz in die linke Hand, d. h., dass er dem Schein mehr Gewicht gibt. Thm ist wichtiger als alles
andere, wie er vor anderen dasteht. Das war die Torheit der Phariséer (Lk 11,39: Das AuBere des Bechers und des
Tellers reinigt ihr. Euer Inneres ist aber voll Raub und Bosheit.)

3 Und auch wenn der Tor auf dem Weg wandelt, fehlt es ihm an Herzsinn; und er sagt allen, dass er ein Tor ist.
nicht mit einem freimiitigen Bekenntnis, aber mit seinen Worten und Werken.

41



,,» Die eine Form von rechter Ehrfurcht haben, ihre Kraft aber verleugnet haben (2Tim 3,5). ... Aber sie werden nicht
weiter fortschreiten, denn ihr Unverstand wird allen offenbar werden .. " (2Tim 3,9).

Ein Merkmal der Toren: Sie trauen allen und jedem jeden Unfug zu, nur sich selbst nicht. Alle anderen sind in ihren
Augen Narren, wihrend sie sich selbst fiir Weise halten. Das ist eine Eigenschaft jenes Toren, der schon so ,,unweise*
ist, dass man fiir ihn keine Hoffnung auf Anderung mehr haben kann:

Spr 26,12: Siehst du einen Mann, weise in seinen Augen — der Tor hat mehr Hoffnung als er.

3

3: Gelassenheit verhiitet groBe (bzw. viele) Siinden

4 Steigt der Unmut des Herrschers gegen dich auf, verlasse deinen Platz nicht — denn Gelassenheit verhiitet groRe
Siinden.

Wenn der Herrscher zornig wird, bleib gelassen. (Der Zorn des Menschen tut nicht Gottes Gerechtigkeit. Bleib also DU

ruhig — und siindige nicht.)

Spr 14,30: Ein gelassenes Herz ist des Leibes Leben, Ereiferung ist Wurmfraf; in den Gebeinen.

Gelassenheit geht aus dem Vertrauen zu Gott hervor.

(Das Verhiltnis des Regenten und der Regierten zueinander ist dem weisen Salomo, dem Konig, wichtig.)

Dan 2,14-16.

4: Die Umkehr der Werte und Rangordnungen ist ein Ubel.

5 Da ist ein Ubel, das ich unter der Sonne sah, wie ein Fehler, der von einem Machthaber ausgeht: 6 Die Torheit
wird oft auf hohe Posten gestellt und Reiche miissen in Niedrigkeit sitzen. 7 Ich sah Knechte auf Pferden und
Oberste, die wie Knechte zu FuB auf der Erde gingen.

Die Torheit ist in Wiirden.

Eine Anwendung:

Mit staatlichen Ehren bekrinzte Gelehrte dozieren von ihren Lehrstiihlen handfeste Torheiten, wie etwa die Evolution
durch Zufall. So sitzen denn Torichte auf hohen Rossen, wiahrend wahre Geistesfiirsten, die in Gottes Augen grof3 sind,
wie einfache, kleine Menschen zu Ful3 gehen.

Aber der Weise gibt Gott die Ehre, wartet auf den Tag, an dem Gott alles ins Lot bringen wird.

Denn Gott ist Richter; diesen erniedrigt er, und jenen erhoht er** (Ps 75,8).

BP.: Der Christ hat alle Ursache, bei aller ungerechten Verteilung der Wiirden und Ehren in dieser Welt gelassen zu
bleiben: Sein Herr, der Sohn des Hochsten, der Konig der Konige, war in dieser Welt ein Knecht der Knechte, den man
fiir nichts achtete (Jes 53,3).

5: Aller Einsatz birgt auch Gefahren, aber die Weisheit hilft, VorsichtsmaBnahmen zu
treffen und Hindernisse zu iiberwinden.

8 Wer eine Grube grabt, kann hineinfallen; und wer eine Mauer einreit, den kann eine Schlange beiRen.
9 Wer Steine bricht, kann sich daran verletzen; wer Holz spaltet, kann sich dadurch gefahrden.

10 Wird das Eisen stumpf, und man schleift die Schneide nicht, dann muss man seine Krafte mehr anstrengen;
Erfolg aber bringt die Weisheit, es vorher tauglich zu machen. (o.: aber die Weisheit ist vorteilhaft, um etwas
instand zu setzen).

Das Leben in einer Welt der Siinde birgt Gefahren, vor denen wir uns nicht schiitzen konnen. Sollen wir deswegen
nichts tun? - Nein, wir wollen trotzdem unsere Gruben graben, alte Mauern einreiflen, um neue zu errichten, die dazu
notigen Steine brechen und das Holz dazu spalten. Wir sollen das tun, was in unserer Macht ist, und wir sollen die
Mittel, die uns der Schopfer in die Hand gegeben hat, gut nutzen.
— Wir diirfen unser Eisen schirfen lassen (von Gott; durch andere Menschen oder durch Widerwirtigkeiten), dann
werden wir wirksamer sein fiir Gott.

11 BeiBt die Schlange, ehe Beschwoérung stattfand, hat keinen Erfolg der Beschworer.
— Wir sollen dazulernen, wir sollen nachdenken, wir sollen die Mittel optimal einsetzen. Bei alledem diirfen wir aber
nicht hochmiitig werden und meinen, wir hitten uns und die Umsténde unseres Lebens in der Hand; denn: ,,Wenn die
Schlange“ uns schon gebissen hat, dann niitzen die Vorsichtsmainahmen nichts mehr.
— Daraus konnen wir lernen: Wir bleiben bei aller Umsicht auf die Bewahrung des Schopfers angewiesen.

6: Weises Reden und torichtes Reden. Wo liegt der Unterschied?

12 Worte aus des Weisen Mund sind Anmut (Grundbed.: Gnade, hebr. chen),
angenehme, edle Rede. Erhebender, erbauender Inhalt.
42



aber die Lippen des Toren. ...
Sie machen ihn zunichte. Stellen ihn blo8.
Den Weisen und den Toren kommt das iiber die Lippen, das in ihren Herzen ist; denn ,, aus der Fiille des Herzens redet
der Mund* (Mt 12,34).
13 Der Anfang der Reden seines Mundes ist Torheit
und das Nachspiel seines Mundes libler Unsinn.
14 Auch macht der Tor viele Worte.
viele Worte, aber wenig Inhalt.
Dabei weil der Mensch nicht, was sein wird; und was nach ihm sein wird, wer konnte es ihm erzahlen?
15 Des Toren Miihe macht ihn miide, ihn, der nicht einmal weiB, stadtwarts zu gehen.
er redet viel und lang und breit, weil} aber nichts wirklich. Findet nicht mal den Weg zur néchsten Stadt.
Jer 8,9: Zuschanden werden sollen die Weisen! Verwirrt und gefangen werden sollen sie! Siehe! Das Wort Jahwehs
haben sie verachtet! Und was fiir eine Weisheit haben sie [jetzt]?

7: Gute und schlechte Regierung. Wo liegt der Unterschied?

Er beschreibt das Ungliick schlechter Regierung

16 Wehe dir, Land, dessen Konig ein Knabe ist
»Ein Knabe“ ist jemand, der zu frith Konig wird. Er ist als Regent eine Plage fiir ein Land.
Es ist ein Zeichen gottlichen Missfallens, wenn solche regieren, die von Natur nicht dazu gesetzt sind, nimlich Frauen
und Knaben:
., Und ich werde Jiinglinge zu ihren Fiirsten machen, und kleine Kinder sollen iiber sie herrschen. ... Mein Volk — seine
Bedriicker sind kleine Kinder, und Frauen herrschen iiber es. Mein Volk, deine Leiter fiihren irre, und den Weg deiner
Pfade haben sie zunichtegemacht* (Jes 3,4.12).
Es ist indessen Gott, der solche zu Fiirsten macht,
Wie furchtbar ist es, wenn Sklavenseelen zu Herrschern werden!
In Spr 30,21-23 lesen wir, dass das zu den vier Dingen gehort, die unertraglich sind:
,, Unter dreien erzittert das Land, und unter vieren kann’s es nicht aushalten: unter einem Knecht, wenn er Konig wird,
und einem gemeinen Menschen, wenn er satt Brot hat; unter einer unleidlichen Frau, wenn sie geheiratet wird, und
einer Magd, wenn sie ihre Herrin beerbt” (Spr 30,21-23).

und dessen Oberste schon am Morgen speisen!

Das Seligkeit guter Regentschaft V. 17
17 Selig du Land, dessen Konig ein Edler ist und dessen Oberste zur rechten Zeit speisen, als Manner und nicht
als Zecher/Schwelger!
Gliicklich ist das Land, das einen Konig hat, dessen Art zu seiner Wiirde und seiner Verantwortung passt; und gliicklich
ist es, wenn die vom Konig mit Amt und Vollmacht ausgestatteten Fiirsten ihre Stellung nicht missbrauchen, um ihren
Liisten zu dienen, sondern ,,zu rechter Zeit speisen*.
Wir brauchen Regenten, die das Gute, das Wahre und das Schone lieben und nicht den personlichen Gewinn.
Leider ist es so, wie ein Weiser englischer Mann Lord Acton sagte: ,, Macht korrumpiert, und vollstindige Macht
korrumpiert vollstiandig .

Die Folge schlechter Regierung: Verfall: V. 18

18 Durch Faulheit senkt sich das Gebalk, und vom Sinkenlassen der Hande tropft das Haus.
Versehen die Beamten ihren Dienst nicht, wird das Gebalk des Staates morsch werden und sich senken. Das ganze
Gemeinwesen leidet, wenn sie bestechlich sind, weil ihnen ihre privaten Ambitionen mehr gelten als die Pflicht und
damit das Gemeinwohl.

Ein Hauptmerkmal schlechter Regierung: Die Flirsten sind mehr dem Genuss als der Pflicht ergeben: V. 19

19 Zur Belustigung bereitet man ein Mahl und Wein erheitert das Leben; und das Geld gewahrt das alles.
Werden denn die koniglichen Beamten aus der koniglichen Kasse bezahlt, um sich zu belustigen und sich mit Wein das
Leben zu erheitern? Ja, ,,das Geld gewihrt alles*, aber es ist nicht redlich verdientes Geld; und es wird fiir Nichtiges
verprasst. Die bedriickten Armen (5,7), die dem Ko6nig ihre Steuern zahlen, verdenken es den faulen Drohnen; und Gott
wird sie an seinem Tag richten.

Schlussfolgerung: Pass auf, wie du reagierst! V. 20

Wer die hiufigen Unterlassungen und mannigfaltigen Ubeltaten, kurz, die Torheiten der Regenten, sieht, ist versucht,
mit Torheit zu reagieren. Davor warnt V. 20.

20 Selbst nicht in deinen Gedanken fluche dem Konig, und nicht einmal in deinen Schlafzimmern fluche dem
Reichen; denn die Vogel des Himmels konnten den Laut davontragen, und jemand, der Fliigel hat, konnte die
Sache melden.

43



Salomo, der Konig, schreibt dieses.

11,1-6: Leben im Glauben. Saen auf Hoffnung: Weise Empfehlungen uber das
Geben und das Saen

Der Tor sieht, wie unsicher alles ist, und sucht daher, sich und seinen Besitz moglichst zu sichern. Der Weise schliefit
aus der gleichen Beobachtung das Entgegengesetzte: Da er sieht, wie unsicher die Welt und aller weltlicher Gewinn ist
(1Tim 6,17), gibt er her, was er hat, anstatt zu horten, was er am Ende doch nicht behalten kann. Der Weise handelt
heute mit dem Blick auf die Ernte von morgen und hat hier eine iiberraschende Antwort auf die Frage gefunden, die
ganz zu Beginn des Buches gestellt wurde: ,, Welchen Gewinn hat der Mensch bei all seiner Miihe, womit er sich
abmiiht unter der Sonne? “ (1,3). — Der Weise gewinnt, indem er verliert/weggibt,

Spr 11,24.25: Da ist einer, der ausstreut, und bekommt noch mehr, und einer, der kargt iibers Maf3, und es ist nur zum
Mangel. # Die segnende Seele wird reichlich gelabt; und wer [andere] trinkt, wird auch selbst getrdnkt.

Mt 16,25: denn wer irgend seine Seele retten «und bewahreny will, wird sie verlieren, aber wer seine Seele meinetwegen
verliert, wird sie finden

1 Wirf dein Brot hin auf die Flache der Wasser, denn nach vielen Tagen wirst du es finden.
»Wirf dein Brot hin“: Gemeint ist der Weizen, der auch an anderer Stelle ,,Brot™ heif3t (Hi 28,5; Ps 104,14; Jes 28,28).
Diesen sollen wir ,,auf die Fléiche der Wasser* werfen, das ist sden, wenn die Acker, vom Friihregen bewissert, bereit
sind, den Samen zu empfangen.
Oder aber ,,Brot“ steht fiir alles, was der Mensch zum Leben braucht. Hat Gott einem viel Besitz in die Hand gelegt,
dann dazu, dass er seine Hand dem Armen auftue (SMo 15,10.11) und reich sei ,, an guten Werken, freigebig ...,
mitteilsam “ (1Tim 6,18: zit.).
Sden! Zu seiner Zeit werden wir ernten!
»nach vielen Tagen wirst du es finden*:
Wir verlieren beim Sden zunéchst und bleiben lange ohne Lohn. Wir geben das Saatgut aus der Hand und kénnen
vielleicht weniger essen, als uns lieb ist. Aber es wird im Verborgenen eine Ernte heranwachsen und manches ans Licht
schieflen, das wir nicht einmal erwartet hatten: ,, Lasst uns aber nicht miide werden, Gutes zu tun, denn zu seiner Zeit
werden wir ernten, wenn wir nicht ermatten “ (Gal 6,9). Was wir Gutes getan haben, sei es einem Jiinger, sei es einem
armen Siinder, ,, dir wird vergolten werden* (Lk 14,14; vgl. Mt 10,42).

2 Gib einen Teil an sieben andere oder auch an acht;
Sei groBziigig mit dem Saatgut; sde es in alle Winde und in alle Herzen. Offne deine Hand dem Diirftigen, rede zum
Herzen des Betriibten (Spr 11,24-26). Zihle dein Geld, ( deinen Besitz und deinen Aufwand) nicht so genau. Ob du
drei oder vier Goldstiicke weggegeben, sechs oder sieben Meilen gegangen bist, was tut’s?
Hauptsache, du hast, deine Zeit und deinen Besitz nicht fiir dich behalten.

denn du weil}t nicht, was Schlimmes liber das Land kommen wird.
Wir haben nicht unbeschrinkt Zeit, den Samen des Wortes Gottes auszustreuen.
Ist das Leben ungewiss und aller Reichtum unsicher, ist es toricht, den Besitz zu horten. Denn was niitzt alles Geld und
Gut, wenn ich morgen durch ein Ungliick hinweggerafft werde? Also gebe ich von meinem Besitz lieber groBziigig her.
So kann er an manchen Orten Gutes tun.
So zwingen wir den Mammon, unser Diener zu sein (Lk 16,9). Oder sollen etwa wir seine Sklaven sein?

3 Wenn die Wolken voll werden, gieBen sie Regen aufs Land.
Aber solange uns das Licht der Sonne noch scheint und die vollen Wolken iiber unserem Haupt dahinfahren, ist
Hoffnung da. Wenn sie ,,voll Regen sind, so entleeren sie sich auf die Erde“ und trinken die Saat und lassen die
kostliche Frucht wachsen.

Wenn ein Baum gegen Siiden oder Norden féllt — an der Stelle, wohin der Baum fillt, da bleibt er.
So ist es auch mit dem Menschen. (Vgl. Israel als Baum: Mt 3,10; wie ein Baum: Ps 1,3).
Hat der Siinder sein Leben beendet, dndert sich an seinem Zustand nichts mehr.

4 Wer auf den Wind achtet, wird nicht sden, und wer nach den Wolken schaut, wird nicht ernten.
Starren wir bestindig auf die Wolken, um aus ihren Bewegungen herauszulesen, ob jetzt giinstige Zeit zum Séen sei
oder nicht, werden wir die gute Zeit ganz sicher verpassen. Und dann werden wir in der Ernte auch Korn begehren, aber
nichts ist da (Spr 20,4). Die gute Zeit ist ndmlich jetzt; und jetzt ist immer. Darum sagt der scheidende Apostel seinem
Mitarbeiter Timotheus:
., Predige das Wort, halte darauf zu gelegener und ungelegener Zeit; iiberfiihre, weise ernstlich zurecht, ermahne mit
aller Langmut und Lehre “ (2Tim 4,2).

44



Sden wir aber nicht, werden wir nicht ernten; sden wir hingegen reichlich, werden wir reichlich ernten:
., Wer sparsam sdt, wird auch sparsam ernten, und wer segensreich sdt, wird auch segensreich ernten** (2Kor 9,6).

5 Wie du nicht weit den Weg des Windes, wie du nicht weil}t die Gebeine im Bauch der Schwangeren, ebenso
kannst du nicht wissen das Machwerk Gottes, der alles macht.

6 Am Morgen sde deinen Samen und gegen Abend lass deine Hand nicht ruhen denn du weiBt nicht, was geraten
wird, ob dieses oder jenes, oder ob beides zusammen gut geraten wird.

Ebenso wenig wissen wir, ,,wie die Gebeine im Leib der Schwangeren sich bilden*“. Wir erkennen nicht, wann und
wie der Same des Wortes Gottes mit dem Geist eines Menschen verschmolzen ist und einen neuen Menschen gezeugt
hat (1Petr 1,23). Ist die natiirliche Schopfung fiir uns schon so voller Wunder und Rétsel, dass jede Antwort auf eine
gestellte Frage eine neue und schwerere weckt, dann gilt das noch viel mehr fiir die geistliche Neuschdpfung

Gott hat uns nicht allein das Wissen iiber das Woher und Wie des Windes vorenthalten (V. 5), sondern uns auch nicht
zu wissen gegeben, ,,welches gedeihen wird: ob dieses oder jenes, oder ob beides zugleich gut werden wird“. Er
weil3, warum er uns dieses Wissen verborgen hat. Was die Griinde auch sein mogen: Uns geniigt sein Befehl. Darum
predigen wir ...

Gott hat uns das Mittel in die Hand gegeben, das er verwendet, um neues Leben zu zeugen. Wehe uns, wenn wir das
Mittel nicht einsetzten! ,, ... wehe mir, wenn ich das Evangelium nicht verkiindigte! “ (1Kor 9,16).

., Denn die Schrift sagt: »Jeder, der an ihn glaubt, wird nicht zuschanden werden.« Denn es ist kein Unterschied
zwischen Jude und Grieche, denn derselbe Herr von allen ist reich fiir alle, die ihn anrufen; »denn jeder, der irgend den
Namen des Herrn anrufen wird, wird errettet werden.« Wie werden sie nun den anrufen, an den sie nicht geglaubt
haben? Wie aber werden sie an den glauben, von dem sie nicht gehort haben? Wie aber werden sie horen ohne einen
Prediger? Wie aber werden sie predigen, wenn sie nicht gesandt sind? — wie geschrieben steht: »Wie lieblich sind die
Fiife derer, die das Evangelium des Guten verkiindigen!«“ (Rom 10,11-15).

11,7.8: Sechstes Fazit: Man soll sich freuen in den Jahren, in denen man
gesund ist und lebt. Und man soll die Tage gebrauchen (nutzen).

Licht ist Leben.
Das Licht ist sii3, das Leben, so lang es auch sein mag, im Hinblick auf die um vieles lingere ungewisse finstere
Zukunft wert, dass man sich des Lebens freue.
7 Und siiB ist das Licht, und gut ist’s den Augen, die Sonne zu sehen. 8 Fiirwahr, wenn der Mensch viele Jahre
lebt, soll er sich in ihnen allen freuen; und er soll an die Tage der Finsternis denken, dass sie viele sein werden:
Alles, was kommt, ist Nichtigkeit.
Wir kdnnen uns eines jeden Tages desto besser freuen, je klarer uns die Ewigkeit vor Augen steht. Das Leben ist kurz,
die Ewigkeit ist lang. Wenn wir das richtig bedenken, lehrt es uns die Weisheit, alle noch ausstehenden Lebensjahre
richtig einzuschétzen: ,,Alles, was kommt, ist Eitelkeit.* Das glaubt so mancher junge Mensch nicht; er hat ungeheure
Erwartungen an das Leben, die aber alle ohne Ausnahme enttduscht werden miissen. Auch die Mannesjahre sind nicht
das, was der Jiingling in seinem Wahn ertrdumt; beides, ,, die Jugend und das Mannesalter sind Eitelkeit (V. 10).

7.Teil: 11,9- 12,14: Schlusslektion (7. Fazit) (Aufforderungen an den
Jungling)

11,9.10: Aufforderung an den Jungling, sich seines Lebens zu freuen, aber
ohne Gott zu vergessen

Denn Gott ist es, dem er alles verdankt und dem er Rechenschaft zu geben hat, ehe denn ihn Greisenalter und Tod
iberkommen

9 Freue dich, Jiingling, in deiner Jugend, und lass dein Herz dich frohlich machen in den Tagen deines
Jiinglingsalters! Und wandle in den Wegen deines Herzens und nach dem Sehen deiner Augen!

— Doch wisse, dass Gott um dieses alles dich ins Gericht kommen lasst. —
Der junge Mensch wird sich dann seiner Jugend freuen konnen, und sein Herz wird unbeschwerte Frohlichkeit finden,
wenn er im Wissen um den ewigen Gott und mit dem groflen Tag Gottes vor Augen durch die vergingliche Welt geht.
BP: Die Seele, die in der Ewigkeit verankert ist, wird schon in der Zeit die gliicklichste Seele sein. Salomo meint seine
Aufforderung also ganz ernst, nicht etwa ironisch, als ob er sagte: ,,Hau nur tiichtig auf den Putz, aber warte nur: Das
dicke Ende kommt noch!* Nein, er sagt: ,,Freue dich ... und wisse ...*

— Gott hat uns auch deshalb das Leben gegeben und uns in diese Welt gestellt, damit wir uns des Lebens und aller
Werke Gottes freuen.

45



Je frither wir Gott zu fiirchten lernen, desto gliicklicher wird unser Leben sein. Gerade im Alter, wenn die Kréfte
weichen und die Sinne nachlassen (12,2—5a), werden wir den starken Gott und seine ewigen Arme unter uns brauchen —
und werden wir noch mehr einen hoheren Genuss als alle sinnlichen Freuden brauchen. Dann werden wir in Frieden
den Weg zu unserem ,, ewigen Haus “ gehen kdnnen (12,5b—7).

10 Und entferne Unmut aus deinem Herzen
Der Unwillige und Undankbare ist toricht (siehe Pred 7,9). Eine dankbare Seele ist eine gliickliche Seele. Wer hingegen
unwillig wird iiber Gottes Fiigen und murrt, weil er nicht bekommt, was er zu brauchen meint, quélt sich selbst und
macht sich bitter.

und halte Ubel von deinem Fleisch (= Leib) fern!,
0. ,, tu das Bose von deinem Leib weg*:
Reinheit ist das Geheimnis wahrer Freude. Gliicklich der Jugendliche, der das glaubt. Und gliickselig der junge Mensch,
der danach lebt!
Fliehe die Liiste der Jugend. 2Tim 2,22
BP: Es ist bemerkenswert, dass Salomo gerade diese zwei Dinge als Garanten fiir eine gliickliche Jugend nennt — ein
gefiigiges, dankbares Gemiit und die Reinheit des Leibes. Bekanntlich gab die Jugendrevolte des Jahres 1968 die
beiden entgegengesetzten Parolen heraus: Auflehnung — man nannte es damals meistens ,, Protest — und sexuelle
Verunreinigung wurden als Schliissel zum Lebensgliick angepriesen. — Wer das glaubte, war bald ausgebrannt wie eine
Silvesterrakete am Neujahrsmorgen.

denn Jugend und Morgenrote sind Nichtigkeit.
Ist das ein pessimistisches Wort, das dem Jiingling Wermut in seinen schiumenden Lebenskelch trdufeln will? Nein .
Im Gegenteil: Wer seinen Anker in der Ewigkeit versenkt hat, geht herrlich unbelastet durch die Tage der Jugend und
des Mannesalters.
Ohne den Ehrgeiz und die Verbissenheit, die so manchen Siinder auffrisst.
Frei von den Sorgen um Vergniigungen und Reichtiimern, die den Gottlosen nie in Ruhe lassen,
frei auch von der Angst, er kdnnte etwas verpassen — und die Jugend verschlafen.
Da er um einen treuen Schopfer weif3, der ihm nicht nur das Leben gegeben hat, sondern es ihm auch ausfiillt, hat er den
Riicken frei, all das Gute unbeschwert zu kosten, das ihm Gott darreicht zum Genuss (1Tim 6,17).

12,1: Aufforderung, des Schopfers zu gedenken, ehe die Tage des Ubels und
die unangenehmen Jahre kommen

1 Und gedenke deines Schopfers in den Tagen deiner Jugend,
Diese Aufforderung ergibt sich ganz organisch aus der eben gemachten Aussage, die Jugend und das Mannesalter seien
Eitelkeit. Die Einsicht, dass die Jugend fiir sich genommen eine hohle Sache ist, lehrt den jungen Menschen, etwas
Hoheres und etwas Bleibendes zu suchen, ndmlich seinen Schopfer.

solange noch nicht die Tage des Ubels kommen und die Jahre herannahen, von denen du sagst: ,Ich habe kein
Gefallen an ihnen®,
Wenn wir dem Schopfer das Leben verdanken, dann ist es nicht mehr als recht, dass wir ihm dafiir danken. Umgekehrt
ist es sehr hisslich, ja, sehr bose, das Leben an sich zu reilen und allein fiir sich genieBen zu wollen, als hitten wir es
uns selbst gegeben.

12,2-5: Detaillierte Beschreibung des Altwerdens

2 solange sich nicht verfinstern die Sonne und das Licht und der Mond und die Sterne und die Wolken nach dem
Regen wiederkehren,

3 an dem Tag, da die Wachter des Hauses zittern, sich krimmen die Manner der Kraft, die Miillerinnen aufhoren,
weil sie wenige sind, die durch die Luken Schauenden dunkel werden,

4 die Tiiren zur StraBe hin geschlossen werden; wenn das Gerausch der Miihle leise wird, man zur Vogelstimme
ansteigt, alle Téchter des Gesangs gedampft werden;

5 auch vor der Anhoéhe fiirchtet man sich, Schrecknisse sind auf dem Weg; der Mandelbaum steht in Bliite, die
Heuschrecke schleppt sich dahin, die Kaper platzt auf

— denn der Mensch geht hin zu seinem ewigen Haus, auf der Gasse gehen die Klagemanner umher —;
Die V. 2-5 beschreiben das Altwerden, V. 6. den Tod.

46



Das Augenlicht lasst nach. V. 2
2 solange sich nicht verfinstern die Sonne und das Licht und der Mond und die Sterne und die Wolken nach dem
Regen wiederkehren,
Man sieht die Wolken nach dem Regen nicht mehr. D. h.: man wird pessimistisch, sieht sich keine Hoffnung mehr. Es
geht ja dem Ende zu.

Die Wachter: Die Beine werden zittrig. V. 3
3 an dem Tag, da die Wachter des Hauses zittern, sich kriimmen die Manner der Kraft, die Miillerinnen aufhéren,
weil sie wenige sind, die durch die Luken Schauenden dunkel werden,
Die Kraftménner werden krumm. Der Riicken wird gebeugt.
Die Zahne horen auf zu mahlen, weil sie ausfallen. (Heute l14sst man sie durch den Zahnarzt ersetzen, wenn man Geld
hat.)
Die Augen werden dunkel.

Man geht nicht mehr nach drauSen, weil man Angst hat, zu stiirzen. V. 4

4 die Tiiren zur StraBe hin geschlossen werden; wenn das Gerausch der Miihle leise wird, man zur Vogelstimme
ansteigt, alle Tochter des Gesangs gedampft werden;

Das Miihlgerdusch der Zahne wird leise. (Oder ist gemeint, dass man nicht mehr zur Arbeit kann?)

Die Stimme wird hoch, die Stimmbénder versagen ofter. Auch das Singen wird schwach.

Man fiirchtet sich, auf die Anhohe zu gehen, weil man stiirzen konnte (vor allem beim
Herabgehen). V. 5

5 auch vor der Anhohe fiirchtet man sich, Schrecknisse sind auf dem Weg;
(Heute geht man mit Rollator, oder fahrt mit der Seilbahn, wenn man Geld hat.)
Man fiirchtet sich vor Steinen am Weg oder vor Stufen, iiber die man stolpern konnte.
Der Mandelbaum

der Mandelbaum steht in Bliite,

Die Heuschrecke
die Heuschrecke schleppt sich dahin,
Die Kaper (Lxx: capparis)
die Kaper platzt auf
Delitzsch: das Ersterben der sinnlichen Begehrungen und der ihnen dienenden Organe

Ja, der Mensch geht in Richtung Ewigkeit, zum ewigen Haus (2Kor 5,1ff wenn er gldubig ist)
(Oder ist mit dem ,,Haus der Vorzeit/Urzeit” gemeint, dass der Geist zu Gott zuriick muss, der ihn gegeben hat? (d. h.:
in die Verfiigungsgewalt Gottes zuriick. Oder einfach: das Leben hort auf.)

12,6.7: Beschreibung des Todes
V. 6 ehe die silberne Schnur zerreit, das goldene [Ol]gefaR zerspringt, der Krug am Sprudelquell bricht, das
Schopfrad zerbrochen in die Zisterne (= Grube) féllt.

V. 6 nach Delitzsch:

»ehe zersprengt wird der Silberstrang und (ehe) zerschellt die Goldschale, und (ehe) zerbrochen wird der Eimer
am sprudelnden Born und (ehe) zerschellt wird das Rad in die Zisternengrube hinein.*

Die Schnur des Lebens zieht sich zusammen.

Hier wird das Sterben beschrieben. Die Grube ist das Grab.

Silberschnur = die den Leib als lebendigen haltende und tragende Seele?

Silberschnur (silberner Strick = das Riickenmark?)

zerreift = schrumpft zusammen schwindet, wird erschopft

das goldige Ol = der Geist (vgl. Spr 20,27 Der Geist ist eine Gottesleuchte, er erleuchtet die Sinne, vor allem: den
Verstand

Andere: die goldene Lampe = das Erloschen des Bewusstseins. Sie ist die Lampe, die an silberner Schnur inmitten des
Hauses oder Zeltes aufgehidngt ist und nun, da die Schnur zerreif3t, die sie hilt, herunterstiirzt und zerschellt.

Das goldene Gefil3 (= das Haupt des Menschen) zerspringt.
47



(Del.: ... der Todkranke kann den Kopf nicht mehr aufrecht halten ...)

Der sprudelnde Quell bricht: = das bis zum letzten Atemzuge des Sterbenden téitige Herz, welches einem Eimer gleicht,
der ohne Unterlass Blut in sich aufnimmt und wieder ausschiittet oder von sich gibt. (Das Blut durchflieB3t wie
lebendiges Wasser den Leib. Beim Tod bricht das Herz, vgl. Jer 23,9: mein Herz ist gebrochen; Ps 69,21: Der Hohn
bricht mir das Herz.

Das Schopfrad zerbricht/zerschellt:

Del.: Das Bild ist von einem durch Graben aufgefundenen Brunnquell mit kiinstlicher Fassung entnommen; aus diesem
wird das Wasser mittels eines an einem Seile befestigten Eimers heraufgezogen und, um dieses zu erleichtern, ist oben
ein Rad (0. Winde, Rolle) angebracht.

Rad und Eimer stehen in so engem Wechselverhiltnis wie Luft und Blut, welche sich in der Lunge begegnen.

Das Rad ist ein Bild des Atmungsapparats, der sich mit seinen Ein- und Ausatmungen wie ein Zugseil auf- und
abwindet. Wenn dieses Rad seine mithsamen letzten Schwingungen macht, so entsteht das Todesrocheln oder
Sterbegerassel. Es ist ein eigentiimliches, dem, der es einmal gehort hat unvergessliches Schnarren, — das Sekret, das
der Sterbende nicht aushusten kann, bewegt sich in den Luftwegen mit grellem Gerdusch auf- und ab erstickt ihn
schlieBlich.

Wenn so die Atmung immer schwécher wird und oft Minuten lang aussetzt und zuletzt ohne Wiederkehr stillsteht = das
Rad zerschellt. = das Leben erlischt.

Der Leib wird ins Grab (Zisterne, Grube) gelegt.

BP:

Ist ,,zerbrochen der Eimer am Quell“, ist er nutzlos geworden. Der Mensch hat seine Arbeit getan; er muss jetzt
gehen. Gott hat fiir ihn nichts mehr zu tun auf dieser Erde.

Wie eitel ist dann aber das Leben, wenn das alles gewesen sein sollte!

Wie gliicklich sind wir aber, wenn wir wie ein Paul Gerhardt am Abend, wenn wir von der Arbeit miide sind, jedes Mal
daran denken diirfen, dass wir, nachdem wir, vom Leben miide, entschlafen sind, auferstehen und dann dort sein
werden, wo es keine Miidigkeit, kein Altern und Sterben gibt.

7 Und der Staub kehrt zuriick zur Erde, wie er gewesen ist,
Das Staubgebilde des Leibes geht zur Erde zuriick.
IMo 3,19: ,,bis du zum Evdboden zuriickkehrst; denn von ihm bist du genommen; denn Staub bist du, und zum Staub
kehrst du zuriick!
Ps 104,29: ,, sie verscheiden und kehren zu ihrem Staub zuriick “
Wir beachten: er schreibt ,,Staub®, nicht ,,Asche®. Asche ist nicht Erde wie sie war. = gegen die Kremation.

und der Geist kehrt zuriick zu Gott, der ihn gegeben hat.
D. h.: er verschwindet wieder. So, wie er aus der Hand Gottes hervorging, geht er nun zuriick.
Hoffmann: ,,Dass es der personliche Geist des Menschen sei, welcher zu Gott zuriickkehrt, und dass er zu Gott
zurilickkehre, ohne sein Bewusstsein zu verlieren, ist eine diesem Spruche fremdartige Vorstellung®.
Salomo will hier zunichst nur die an sich trostlose Tatsache aussprechen, dass die Bestandteile des menschlichen
Wesens zuriickkehren dorthin, von wo sie gekommen sind. Leib und Geist scheiden sich und gehen nach den
verschiedensten Richtungen auseinander.
Aber d. h. nicht, dass die Existenz des Menschen mit dem Tod vernichtet wird. Wir beachten den ungewissen Hinweis
in Pred 3,21: ob der Odem der Menschen nach oben fahrt*
Das AT lehrt, dass der Mensch in den Scheol (Hades) geht. Der Geist besteht fort, wird nicht vernichtet. S. Lk 16.
Pred 3,17: Ich, fiir mich, sagte in meinem Herzen: ,,Den Gerechten wie auch den Ehrfurchtslosen wird Gott richten,
denn es gibt eine [festgesetzte] Zeit dort fiir jedes Vorhaben und fiir jedes Tun.*
Vgl. Pred 11,9 und 12,14!

Exkurs: Das Los der Verstorbenen im AT

Sie gehen in den Hades/Scheol. Dort sind sie nicht nichtexistent.

Lk 20,38: ,, Gott ist nicht ein Gott von Toten, sondern von Lebenden, denn ihm leben sie alle.
IMo 37,35 ,, Fiirwahr, ich werde mit Leid zu meinem Sohn in den Scheol hinabfahren!*

4Mo 16,30 lebendig in den Scheol fahren

1Sam 2,6 Jahweh bringt zu Tode und macht lebend. Er fiihrt in den Scheol hinab und fiihrt herauf.
Ps 9,18 Die Ehrfurchtslosen miissen kehren zum Scheol,

Ps 16,10:

48



Ps 31,18: Mdochten zuschanden werden die Ehrfurchtslosen, zum Schweigen gebracht werden — hin zum Scheol!

Ps 49,16 Wahrlich, Gott wird meine Seele erlosen aus der Gewalt des Scheols, denn er nimmt mich auf-

Ps 139 8 Bettete ich mich im Scheol, — siehe! — du bist da!

Spr 9 18 Und er weifs nicht, dass dort die Schatten (d. h.: die Geister der Verstorbenen; die Totengeister; eigtl. die
Erschlafften) sind, in den Tiefen des Scheols die von ihr Gerufenen

Pred 9 10: Im Scheol, wohin du gehst, gibt es weder Schaffen noch Berechnen noch Erkenntnis noch Weisheit.

Jes 14,9 Der Scheol drunten zittert dir zu, [zittert] deinem Kommen entgegen. Er stort deinetwegen die

Verstorbenen auf, alle Fiihrer der Evde. Er ldsst von ihren Thronen aufstehen alle Konige der Vilker.

Jes 38,11 Ich sagte: Ich werde Jah nicht sehen, Jah im Lande der Lebenden, keine Menschen mehr erblicken — bei den
Bewohnern des Scheols.

Hes 31,16.17: Vom Getése seines Falls erschiitterte ich die Volker, als ich ihn in den Scheol hinabsteigen lief3 mit
denen, die hinabgestiegen sind in die Grube. Und alle wassertrinkenden [Biume] trésteten sich in den unteren [Ortern]
der Erde: alle Biume Edens, das Erlesene und Beste des Libanon. 17 Mit ihm sind auch sie hinabgestiegen in den
Scheol, zu den vom Schwerte Durchbohrten, die sein Arm gewesen waren, unter seinem Schatten gewohnt hatten, mitten
unter den Vilkern!

Hos 13,14 Aus der Hand des Scheols will ich sie befreien, vom Tod sie erlosen!

Apg 2,27 dass du meine Seele nicht dem Hades iiberlassen wirst

Lk 16 23 im Hades, als er seine Augen erhebt, sieht er, wihrend er in Qualen ist, Abraham von ferne und Lazarus

an seinem Gewandbausch.

12,8-14: Nachwort und siebtes Fazit

Wiederholung des Mottos von 1,2: V. 8

8 ,,0 Nichtigkeit der Nichtigkeiten!“, sagt der Prediger. ,,Alles ist Nichtigkeit.*
So hatte er begonnen. So endet er.
Das (fast) letzte Wort des Buches Pred 12, 8 lautet wie das erste (Pred 1, 2).

AbschlieBende Bemerkungen iiber den Prediger: V. 9.10

Der Mensch soll sich nicht in viel Biicherlesen verlieren, denn die Summa alles Wissenswiirdigen fiir den Menschen
reduziert sich auf den einen Satz: Fiirchte Gott, denn alles Tun unterliegt seinem Gericht 12, 9ff.

9 Und liber das hinaus, dass der Prediger weise war,

lehrte er noch das Volk Erkenntnis.

Und er wog ab und forschte.

Er verfasste viele Spriiche.

10 Der Prediger suchte Worte des Wohlgefallens zu finden

und in Aufrichtigkeit Geschriebenes, Worte der Wahrheit.

AbschlieBende Bemerkungen iiber die Worte der Weisen: V. 11

11 Die Worte der Weisen sind wie Treibstacheln, wie eingeschlagene Négel sind die meisterhaften Sammlungen.
Sie sind von einem einzigen Hirten gegeben.

Hirte = Hirtenkonig (Salomo). Aber hinter Salomo steht Jahweh, sein Hirte, Ps 23.

AbschlieBBender wichtiger Rat: V. 12

12 Und dariiber hinaus, mein Sohn, lass dich von ihnen warnen:
Von den Worten der Weisen soll man sich warnen lassen.

Des vielen Biichermachens ist kein Ende, und viel Studieren ist eine Ermiidung fiir das Fleisch.
Es macht nicht viel Sinn, endlos zu sinnieren iiber das Leben, sondern es geht darum, Gottes Wort zu TUN (Jak 1)

Salomo meint nicht, man solle keine Bibelauslegungen schreiben oder Predigten vorbereiten. Biichermachen um des
Biichermachens willen ist nicht richtig, aber Biicher schreiben, die Predigten sind oder die Bibel zu iibersetzen oder

Lexika zur Bibel herauszugeben, ist gut.

Romane schreiben hingegen ist nicht sinnvoll und zielfithrend, es sei denn, sie fiithren die Menschen zu Gott und seinem
Gesalbten hin.

49



Endergebnis und wichtigste Lektion aus dem ganzen Buch: Fiirchte Gott und halte seine
Gebote, denn Gott wird dein ganzes Tun in ein Gericht bringen. V. 13.14

13 Das Ende der Rede, die Summe alles Gehorten: Fiirchte Gott und halte seine Gebote! Fiirwahr, das ist der
ganze Mensch; 14 denn alles Tun wird Gott in ein Gericht bringen liber alles Verborgene, es sei gut oder bose.

Alles ,,TUN!

2Kor 5,10: ,,denn wir miissen alle offenbar gemacht werden vor dem Richterstuhl des Gesalbten, damit ein jeder
[Erstattung] bekomme fiir das, was er durch den Leib (o.: im Zusammenhang mit dem Leib) getan hat, es sei Gutes
oder Boses.

50



	Der Prediger
	Bemerkungen
	Thema
	Gliederung
	Besonderheiten
	Das Geheimnis des Glücks
	Der Schluss

	Der Verfasser: Salomo
	Geburt und Jugend
	Seine Weisheit
	Sein tiefer Fall
	Seine Züchtigung
	Sein Ende


	Das Buch Prediger (Textbesprechung)
	1,1-11: Vorwort
	1,1: Überschrift (Autor)
	1,2: Ergebnis der Untersuchungen – und Leitgedanke des Buches
	1,3-8: Die Frage nach dem Gewinn des menschlichen Mühens
	Der Kreislauf der Geschlechter V. 4
	Der Kreislauf der Sonne V. 5
	Der Kreislauf des Windes V. 6
	Der Kreislauf des Wassers V. 7
	Die Rastlosigkeit und Unersättlichkeit des Menschen V. 8

	1,9-11 Das Ergebnis der Untersuchungen: Es gibt letztlich nichts Neues unter der Sonne.
	Das Sein und Tun des Menschen (und der Tiere …) bleibt im Wesen das Gleiche. V. 9
	Neuerungen? – sind alle schon dagewesen.
	Erinnerungen? – werden später von den anderen vergessen.
	Aber es gibt im NT etwas wahrhaft Neues.
	Exkurs zur Ewigkeit des Diesseitigen („Erde/Land“)
	Stellen zur Ewigkeit der „Erde“:
	Scheinbar widersprüchliche Verse:



	1.Teil: 1,12 - 2,26: Erste Untersuchungen und Erkenntnisse
	1,12-18: Des Predigers Untersuchungen: Das Erforschen und Erkunden ist nichtig und unbefriedigend.
	Das Erforschen und Erkunden kann die Welt und den Menschen nicht verändern. Das Krumme bleibt krumm.
	Und das, was fehlt, kann man nicht zählen/wissen, weil es nicht geoffenbart ist.

	2,1-11: Das Erproben der diesseitigen Freuden und des Genusses des Guten
	Selbstaufforderung
	Lachen/Freude
	Wein und Torheit
	Werke (Häuser, Weinberge, Gärten), Reichtum (Sklaven, Vieh, Geld), Gesellschaft( Sänger und Frauen
	Größe
	Freude
	Ergebnis: Alles ist Nichtigkeit. Es gibt keine bleibende Erfüllung.

	2,12-23: Erkenntnis: Weisheit ist besser als Torheit. Aber das Los des Weisen ist dem Los des Toren (vom Diesseits aus betrachtet) gleich.
	Der relative Vorzug der Weisheit vor der Torheit V. 12-14A
	Doch auch Weisheit ist nichtig, denn sowohl der Weise wie auch der Törichte sinken in die Vergessenheit. V. 14-17
	a) weil beide sterben müssen
	b) weil beide (bei den diesseitigen Menschen) irgendwann vergessen sein
	Diese Erkenntnis bringt Frust / Lebenshass dem Weisen, wenn er dies alles bedenkt

	Der Weise muss seinen mit Weisheit erworbenen Reichtum den Erben hinterlassen, unabhängig davon, ob jene weise oder töricht sein werden. 2,18-23
	Das wiederum bringt Verzweiflung dem Weisen, wenn er dies bedenkt.
	Letztlich hat der Weise (im Diesseits) keinen Gewinn von seiner Weisheit. Das Leben für das Diesseits ist dem Weisen Herzeleid und Grämen.


	2,24-26: Erstes Fazit daraus: Iss, trink und lass deine Seele Gutes sehen in all deinen Mühen.
	Es gibt nichts Besseres als Essen, Trinken, Gutes sehen in all den Mühen. Es ist von Gottes Hand her.
	Das heitere Genießen des Guten (im Diesseits) ist letztlich nicht befriedigend, es ist wie Wind, den man nicht festhalten kann.
	Alles kommt von Gott als Geschenk.
	Exkurs: Was wird ewig bleiben?


	2.Teil: 3,1-22: Alles hat seine Zeit. Das Diesseitige ist nicht etwas Bleibendes.
	3,1-8: Für alles Tun des Menschen unter der Sonne gibt es eine bestimmte Zeit.
	3,9-11: Gott hat die Fortdauer (o.: das Immerwährende) in das Herz der Menschen gegeben.
	3,12-15: Zweites Fazit (Zwischenergebnis): Sich freuen (essen, trinken, sich Gutes ersehen) in all den Mühen, das ist eine Gabe Gottes.
	3,14.15: Was Gott tut, ist von Dauer. Und er tut es, damit man sich vor ihm fürchte.

	3,16-21: Ohne Bezug zu Gott bleibt das Diesseitige nichtig.
	Es gibt eine scheinbare Unlogik, denn der Gute wie der Böse erfahren Ungerechtigkeit.
	Aber: Gute wie Böse wird Gott richten.
	Gott möchte, dass der Mensch erkennt, dass er im Wesen nicht besser als ein Vieh ist.
	Wie das Vieh, das sterben muss und dann zu Staub zerfällt. So auch der Leib des Menschen.

	3,22: Zweites Fazit (wiederholt): Freue dich bei deinem Tun, denn das ist dein Teil.

	3.Teil: 4,1- 5,19: Es gib viel Nichtiges. Aber es gibt etwas, das besser ist.
	4,1-3: Die Drangsalierung der Menschen durch Menschen. Die Missverhältnisse unter der Sonne sind trostlos, nur die Toten und die Ungeborenen sind besser dran.
	4,4-6: Das Rivalisieren/Wetteifern (in ehrgeiziger Tüchtigkeit), das ruhelose Jagen ist nichtig. Der Törichte bleibt untätig, hat dann aber nichts.
	Schlussfolgerung

	4,7-12: Das endlose und unersättliche Mühen und Kargen des Alleinstehenden ist nichtig. Zwei wären besser dran.
	Das Mühen und Kargen dessen, der allein ist (V. 7-9)
	Besser ist der dran, der nicht allein ist (V. 9-12).
	Vorteile der Gemeinschaft/Zweierschaft:
	1) Auf der Wanderung/am Wege
	2) Wärme
	3) Wache halten bzw. mit Erfolg Widerstand leisten und Stand halten



	4,13-16: Die auf einen zum Thron gelangten Emporkömmling gesetzten Hoffnungen sind nichtig.
	4,17: Über den Besuch des Hauses Gottes: Zum Haus Gottes nahen, um zu hören, ist besser als wenn Toren Schlachtopfer darbringen.
	5,1.2: Beten: Nicht schnell und viel vor Gott reden (z. B. ihm etwas versprechen), besser Besonnen-Sein beim Beten.
	5,3-6: Geloben: Nicht-Geloben ist besser, als das Gelübde nicht einzuhalten.
	5,6E: Die Lektion daraus: Fürchte Gott!

	5,7-16: Über den Reichtum
	5,7-8: Der Reichtum eines Volkes hängt von der Weisheit des Königs ab.
	Die Bedrückung und Ausbeutung des Armen durch den Höheren und das Sorgen des Königs für ein reiches Land

	5,9-16: Das Nichtige und Nachteilige am Reichtum
	Wer Reichtum liebt, wird davon innerlich nicht satt (d. h.: er wird nicht erfüllt).
	Wenn der Reichtum sich mehrt, wird man beobachten müssen, wie immer mehr Menschen davon zehren und ihn verbrauchen.
	Reichsein bringt oft viele Sorgen und viel Schlaflosigkeit mit sich.
	Wenn man Reichtum aufbewahrt, bringt er einem oft Unheil, und er geht leicht verloren.
	Exkurs: Dürfen Christen reich sein?
	Man kann den Reichtum nicht (ins Grab) mitnehmen.
	Man hat von dem mühevollen Reichtum-Ansammeln letztlich keine Erfüllung.
	Sondern man hat vielmehr Angst (ihn zu verlieren), Verdruss, Krankheit, Ärger


	5,17-19: Drittes Fazit: Essen, Trinken, Gutes sehen in all dem Mühen, das ist dein Teil – und eine Gabe Gottes.

	4.Teil: 6,1- 8,15: Erfahrungen und Erkenntnisse über Weisheit
	6,1-12: Über den Reichtum und das Genießen des Reichtums
	6,1-6: Gott-geschenkten Reichtum nicht genießen zu dürfen, ist nichtig.
	Das ist ein schlimmes Übel.
	Eine Fehlgeburt wäre besser.
	Der der genießt und der, der nicht genießen kann, gehen beide an denselben Ort: sie sterben. – Selbst das Genießen wie das Nichtgenießen-Können (oder -Dürfen) ist nichtig. V. 6

	6,7.8: Diesseitige Güter erfüllen nicht die Seele, egal, ob man weise oder töricht ist.
	6,9: Das in die Zukunft schweifende Verlangen ist nichtig. Nur so viel, so viel der Mensch wirklich genießt, hat er von all seiner Mühe.
	6,10-12: Letztlich ist jeder von Gott abhängig und kann sein Los nicht selbst bestimmen.

	7,1-14: Lebensweisheiten daraus (Was ist besser?)
	Besser ein guter Name, und besser der Tag des Todes V. 1
	Besser im Trauerhaus als im Feier-Haus V. 2
	Besser Betrübt-Sein als Lachen V. 3.4
	Besser das ernste Schelten des Weisen anhören als den lustigen Gesang des Toren V. 5.6
	Der Weise und die Bestechung V. 7
	Besser das Ende als der Anfang V. 8-10
	Besser das Ende: V. 8A
	Daher Abwarten! V. 8M
	Daher: nichts überstürzen, nicht unwillig werden, sondern zurückhaltend bleiben! V. 9
	Und: Keine Nostalgie. V. 10

	Besser Weisheit als irdischer Gewinn V. 11.12
	Das Ergebnis  V. 13.14

	7,15-18: Der Prediger warnt vor einem extremen Verhalten zum Guten wie zum Bösen.
	7,19-22: Weisheit ist ein mächtiger Schutz. Es gibt keinen Gerechten, der nicht sündigt.
	7,23-29: Erfahrungen des Predigers auf der Suche nach Weisheit
	Weisheit erscheint anfangs unerreichbar. 7,23-25
	Die Gefahr der unweisen Frau 7,26
	Der Prediger fand einen (treuen/weisen) Mann (– nicht Frau). 7,27.28
	Die Menschen sind auf raffinierte Nebenwege geraten. 7,29

	8,1-4: Weises Verhalten des Menschen, wenn er einen despotischen, bedrückenden König hat
	Nur das Wort des Königs ist absolut souverän.

	8,5-9: Weisheit lehrt, die rechte Zeit zu nutzen und in rechter Art vorzugehen.
	8,10-14 Bösewichte tun, was sie wollen. Aber Gott wird die Seinen beschützen.
	Unlogik in der diesseitigen Bestrafung der Bösen
	Ein Blick auf die jenseitige Bestrafung
	Unlogik in der diesseitigen Belohnung der Gerechten

	8,15: Viertes Fazit: Essen und trinken und sich freuen, das möge den Menschen begleiten in seinem Mühen.

	5.Teil: 8,16- 9,10: Weitere Erfahrungen und Erkenntnisse über Weisheit
	8,16.17: Der Weise ist sich seiner Abhängigkeit von Gott bewusst. Beim Erkennen sind alle Menschen von Gott abhängig.
	9,1-6: Die Vorzüglichkeit der Weisheit und die Pflicht des Menschen
	9,7-10: Fünftes Fazit: Freue dich an dem, was Gott dir gibt, solange du lebst. Nimm das Leben wahr, das Gott dir gibt.

	6.Teil: 9,11-11,8: Weiteres über Weisheit und Torheit
	9,11-12: Zeit und Geschick treffen alle Menschen und kommen unvermittelt.
	9,13-18: Weisheit ist besser als Macht und Vermögen
	10,1-20: Beobachtungen, aus denen man Weisheit lernen kann (Das Verhältnis zwischen Regenten und Regierten)
	1: Auch nur ein wenig Torheit ist folgenschwer.
	2: Das Herz des Weisen und des Toren, wo liegt der Unterschied?
	3: Gelassenheit verhütet große (bzw. viele) Sünden
	4: Die Umkehr der Werte und Rangordnungen ist ein Übel.
	5: Aller Einsatz birgt auch Gefahren, aber die Weisheit hilft, Vorsichtsmaßnahmen zu treffen und Hindernisse zu überwinden.
	6: Weises Reden und törichtes Reden. Wo liegt der Unterschied?
	7: Gute und schlechte Regierung. Wo liegt der Unterschied?
	Er beschreibt das Unglück schlechter Regierung
	Das Seligkeit guter Regentschaft V. 17
	Die Folge schlechter Regierung: Verfall: V. 18
	Ein Hauptmerkmal schlechter Regierung: Die Fürsten sind mehr dem Genuss als der Pflicht ergeben: V. 19
	Schlussfolgerung: Pass auf, wie du reagierst! V. 20


	11,1-6: Leben im Glauben. Säen auf Hoffnung: Weise Empfehlungen über das Geben und das Säen
	11,7.8: Sechstes Fazit: Man soll sich freuen in den Jahren, in denen man gesund ist und lebt. Und man soll die Tage gebrauchen (nützen).

	7.Teil: 11,9- 12,14: Schlusslektion (7. Fazit) (Aufforderungen an den Jüngling)
	11,9.10: Aufforderung an den Jüngling, sich seines Lebens zu freuen, aber ohne Gott zu vergessen
	12,1: Aufforderung, des Schöpfers zu gedenken, ehe die Tage des Übels und die unangenehmen Jahre kommen
	12,2-5: Detaillierte Beschreibung des Altwerdens
	Das Augenlicht lässt nach. V. 2
	Die Wächter: Die Beine werden zittrig. V. 3
	Man geht nicht mehr nach draußen, weil man Angst hat, zu stürzen. V. 4
	Man fürchtet sich, auf die Anhöhe zu gehen, weil man stürzen könnte (vor allem beim Herabgehen). V. 5
	Der Mandelbaum
	Die Heuschrecke
	Die Kaper (Lxx: capparis)


	12,6.7: Beschreibung des Todes
	Exkurs: Das Los der Verstorbenen im AT

	12,8-14: Nachwort und siebtes Fazit
	Wiederholung des Mottos von 1,2: V. 8
	Abschließende Bemerkungen über den Prediger: V. 9.10
	Abschließende Bemerkungen über die Worte der Weisen: V. 11
	Abschließender wichtiger Rat: V. 12
	Endergebnis und wichtigste Lektion aus dem ganzen Buch: Fürchte Gott und halte seine Gebote, denn Gott wird dein ganzes Tun in ein Gericht bringen. V. 13.14




